
 
چې د علم، ادب او فرهنګ په   ، سره  هاند محمد بشیر دودیال پو له ښاغلي 

او وتلی   ی کڅېړون، نوښتګر ، کیسه لیکونکی غوړېدلي ډګر کې پیاوړی ادیب
  ،د لوی لاس خاوند شخصیت دی  کې لیکوال او د تصوف او عرفان په برخه  

. ځانګړې مرکه   

 مرکوال: انجنیر عبدالقادر مسعود 



صاحب زموږ په هیواد کې د عرفان او تصوف په برخه    دودیال  استاد  ګران مسعود:  

او نظریات د ادبیاتو، اشعارو، وجیزو   ، لیدتوګيافکار  اندونه او  کې تصوفي او عرفاني

مناجاتو   زه له لارې  او  ځایه چې  هغه  تر  بیان شوي دي.  انداز سره  ډیر ښکلي  په 

تر سره کړې  هم  ېړنې  څ  او ادبي  علمي  مالومات لرم تاسو په دې برخه کې یو شمېر

 دي غواړم په دې تړاو له ستاسو سره بشپړه د زړه خواله وکړم. 

هیله ده چې د تصوف او عرفان د تعریف او همدا راز د تصوف او عرفان د مسلک او  

 هغه د تاریخ په اړه لنډ مالومات راکړئ؟  ښې او دېر لغوي مکتب د 

 : دودیالاستاد  

 . بسم الله الرحمن الرحیم

لومړی مو د  تصوف او عرفان د تعریف او همدا راز د تصوف او عرفان د مسلک او  

مکتب د لغوي رېښې په اړه پوښتنه کړې ده، تاریخ ته به یې هم ورشو، خو تعریف او  

 دی.  اړینپېژند یې اول 

ال  د لږ و تصوف لپاره تر زرو پورې تعریفونه شته! شاید د  زیات توپیر    فاظو له حیثه 

فهم    ي ، خو منځپانګه او آخر توپیر ولري، شاید هره طریقه کې یې د ارائې طرز  ولري 

 خبره وشي:   انته دی. دلته به ډېر خلص ورباندې ش یې واحد او یو 

زکیې په خاطر د  روحي ت  -او باطني  په فتحه د نفس د پاکوال   تصوُف  د )ت(  .1

  ې ورباند  سالک )مُرید( /سلوکو پر آدابو ولاړه طریقه/ طریقې دي چې درویش

خواهشاتو پرهیز او خاص د    تګ کوي او موخه ورڅخه له مادیاتو او نفساني



برق میلان    زرق و  يد دنیای  رضا لپاره کمال ته رسیدل وي. صوفيد    )ج(الله

  ي روح   باطني اوزاهدان چې    بلکې هغه د وړیو د ساده جامو لرونکي  نه لري، 

ترڅو )یوکامل انسان( ورڅخه  ؛ تجلا او سکون ته د رسیدو لپاره ریاضت کوي

مخلوقاتو   د  وپېژني،  خالق  نړۍ  د  ذریعه  په  طریقت  د  پیر  ټاکلي  د  او  جوړ 

ورباند  او  ترلاسه  اخلاق  ښه  کنترول،  نفس  درک،  د    ېحقیقت  او  عادت 

کلمه )وړین جامې(    صوفي  د  «ابن خالدون »شیطان له وسوسو فارغ اوسي.  

ثواب    یې د  ېدي. ځینو نورو بیا د کعبې چوپړیان بللي چې هغه وخت ک   ې بلل

خ  دا  کاوه.  دلپاره  صوفي ي وای  « سمعاني»مت  بن   :  د  څخه    يکلمه  صوفیه 

صوفي  نورو  شمېر  یو  وو.  خلک  صابر  او  قانع  صوفان  آل  چې  ده  د    راغلې 

ته راغلی او سوفا / سوفیا له    چې له یوناني ژبې عربي  يد   )سوفا( معرب بللي 

ک یونان  چې  شوی  اخیستل  څخه  کېده.    ېسوفس  ویل  ته  عالم  او  حکیم 

تړل  يسوفسطای سره  دې  هم  فیلاسوفیا  اله  ېاو  د  چې  حکمت    ي دي، 

کېدل.   ویل  ته  البییروني»خاوندانو  ریحان  منل  «ابو  خبره  همدا  ده.     ې هم 

هماغه ړومبنۍ خبره کوي چې اکثریت سالکان ورباندې    «موذن   محمدعلي»

ته،  فې  صُ    صوفي منسوب دى،  فه( کلمه دهتوافق لري، هغه د )اصحاب صُ 

د   اهل  دى  منسوب  صوفي  لکه  ت   فې صُ يعنې  دی     قاض ه،  منسوب  چې 

ته، نو صوفي هغه چاته ويل    حجي چې منسوب دى  قضاوت کولو ته او حاج

: تصوف او  ي ځینې نور بیا وای  .کېږي چې د اهلِ صفا په صفاتو موصوف وي

لقب په څېر دى.    د یو اشتقاق څخه ښکاري، چې دا    د د عربي ژبې    صوفي

چې د    یخو ځينې خلک بيا وايي چې تصوف له )صوف( څخه اخيستل شو 

پسه د وړۍ په مانا ده، ځکه پخوا وختونه به چې چا هم د وړيو څخه اوبدلې  

يې   به  ته  سړي  هغه  نو  واغوستلې،  لکه  )تصوف(  جامې  استعمالاوه.  لفظ 



څرنگه چې د کمېس )قميس( اغوستلو ته د )تقمس( لفظ استعمالېږي. نو دا  

يو  اشتقاق  د  تصوف  د  وړینو   لفظ  د  )  جامو   لامل  پوشي اغوستل    ( پشمینه 

 به همدا جامې اغوستې.   صوفیانو زياترو  چې  ، شيکیدای  

اوس چې د)تصوف( په لغات او اصطلاح بحث کوو، نو د دغه عربي لغات مانا به د  

التصّوّف ارَْبعََةُ احَْرفٍُ، تاءٌ و صادٌ و واوٌ و  متصوفینو وینا او تعریف کې ولولو:  )  عربو 

الواو .فاءٌ  و  صَفاءٌ؛  و  صِدْ  و  الصّادٌ: صبٌر  و  تقُی؛  و  توبةٌ  و  ترکٌ  و   :التّاء:  وُدٌّ  و  وردٌ 

 (. وَفاءٌ؛ و الفاء: فردٌ و فقرٌ و فناءٌ.

او مادیاتو :  ت   ، او ف.  و   ،ص  ،ت  دي؛ف  و حر   څلورتصوف    مانا یې داده:   د دنیا 

ورد، دعا او په ژمنه   :؛ و   صفا   او قلبی صبر      : ص  ي،  ر ګاو پرهیز او توبه  کول اترک  

   .  توری د فقر او فنا مانا ورکوي  :او ف  عمل کول وفا او

مَنْ سَرَّهُ انَْ یجْلِسَ مَعَ اللهّ   »تعریف کړی دی:  ېتصوف داس«:  حمد بن عبدالله»م

التَّصَوُّف اهَْلِ  مَعَ  ته  هر    ُ«.فَلجْْلِسْ  پاک  الله  غواړي  چې  څوک  هغه 

نو  ېنږدې)همن شي،  محبوب  او  دې  ا شین(  سره  تصوف  مجلسي شین  ېهمنهل  او 

 شي. 

صوفي د  بیا  ډله  بله  وایي:    یوه  اړه  په  تصوف  اخيستل  او  څخه  )صف(  له  تصوف 

. هغه پدې مانا چې د قيامت په ورځ به ټول مخلوقات د څښتن تعالى په دربار  یشو 

کې حاضرېږي. او متصوفه ډله به د خپلو زړونو له وجې په لومړي کتار )صف( کې  

 ځاى ولري. 

( کلمه له لاندنیو اخځونو مشتق یې )صوفي   ې ( کد موذن په کتاب) تحفه ی عباسي 

 ده:  ېبلل  ېشو 

https://fa.wikipedia.org/wiki/%D9%85%D8%AD%D9%85%D8%AF


چې    لمشربه کسان او زاهدان و   و. دا هغه فقیر  يصفپه اصل کې    صوفي.  ۱

ابوذر    ،سلمان »لکه     و، ومات کې به په عبادت بوخت و په ج   )ص(د رسول اکرم

  و نور. همدوی د درویشانو هغه لومړنۍ  فرقه وه چې د مادي او یو څ «و مقدادا

رتله اهل  په پ  د صوفي   ي ( ویل. همدا صفي صفدنیا په پرېښودو یې ځان ته )

دی،   ي صُف اشتقاق  نږدې  تیاره،    صوفي   ته  له  ده، چې  مشتق  له صفا څخه 

 . او صفا کې روڼ ځلیږی  يجهالت، کدورت څخه پاک او په پاک

له    صوفي.۲ او ترتیب په مانا دی   کلمې مشتق ده چېد صف  .  د نظم 

د جومات لومړی صف کې به کیناستل.    ېقرب کسان وو چدوی هغه مُ 

سالک    نامتو صوفي راوړ   ي« سهرورد»او  بڼه  دې  په  خبره  وه:    ېهمدا 

یدی  بین  الاول  الصف  فی  و  لانهم  هممهم  بارتفاع  عزوجل  الله 

د  اقبالهم  صوفیان  ډېر  چې  سهرورد»...  او  موذن  خبره    «يمحمدعلی 

 .مَعْرفَِةُ النَّفْسِ مَا لـَهَا وَ مَا عَليَْهَا لنډه دا چې: مرجع بول.  

نامتو    ر سره سم را پېژندلی دی. دپیرانو هم تصوف د خپل نظ  تصوف لویو په خپله د  

چې لنډیز    ، وکړی و   «رُخي معروف ک»تصوف لومړنی تعریف  سالکانو له ډلې څخه د  

له ظاهري  باطن  یې  له    ووپه رېښتياناپاکیو ځان ژغورل،    ياو  او د خلکو  عمل کول 

د    داسې هم ویل شوي دي چې: تصوف   . )مخ اړول( دي  مالونو څخه د نا امېدۍ  

ریښتینې مینې ته   يیا الهاو چا ورته د رباني عشق حصول    مکتب دی  فاضله اخلاقو 

او    )ج(وايي چې د خداى  «    )رح(حضرت شيخ عبدالقادر جېلاني  » .  يد  ويلي رسېدل  

 . بنده تر منځ د حجابونو لېرې کول تصوف دى

ول» الله  په  وو   فرمایلي  «نعمت  تصوف  ویل    الهیّه:  دي.  سمبالول  ځان  اخلاقو 

چې   ابوالخیر»کیږي  یې    « ابوسعید  ملګري  چې  او  کې  بهیر  په  سفر  یوې  د  کله 



ژرندې د یو عینی مثال    وخت یې د   یوه شېبه دمه شول. دا  ژرندې ته ورسېدل، هلته  

و: تاسو پوهیږئ چې  و ته تصوف داسې ورپېژندلی    په ښودلو، خپلو مریدانو او ملګرو

تصوف نښه یم،  زیږه او لواړ میده او نرموم،    دا ژرنده څه وايي؟ ژرنده وايي چې زه د

خپل شاوخوا په طواف کې یم، خپل ځان کې په سفر یم او هغه څه چې نه راسره 

په    : تصوف د بشروو   ویلي  «علیه الرحمته  شبلي»  ښايي هغه ټول له ځانه لرې کوم.

 ستاینه ده.    ربانیّت فکر او ژبه د  

وایي: شریعت له طریقت پرته مازي فلسفه    «شاه ول الله»  تصوف بل نامتو عالم  د

شریعت او    ډول سره ده د  ېپه د  .ده او طریقت له شریعت پرته الحاد او زندقه ده

 طریقت)دواړو( اهمیت او تعریف ښودلی دی. 

پتي» پاني  ثناءالله  باطن نسي  :ایيو   «قاض  هغه  د  پاک،  نه وي  چا چې ظاهر  د 

پاکیږي،    .پاکېدلای په تصوف سره  باطن  دا دی چې  منظور  ده  یې  د  ظاهر څخه 

د ظاهر د پاکوال څخه مراد د ظاهري اعمالو  په بله وینا؛  . يعبادات د   موخه بدني

باطني   پر  پاکوال څخه مراد  د  باطن  د  او  بیانیږي  په علم فقه کې  پابندي ده چې 

 .اعمالو پابندي کول چې د هغه بیان په علم تصوف او سلوک کې کیږي

قول: تصوف د هر اعلى خلق کې داخلېدل، او له هر رټل  په    «ابو محمد جريري »د  

   .نوم دى او ترک کولو وتلو   دشوي خلق څخه 

بغدادي» له  ویلي وو  «جنېد  ټينگڅ:  اړيکې  د  ، چې  ولښتن تعالى سره داسې  پرته 

 نه وي.  هېڅ اړيکه  ې له بل چا سره دهغه له پاک ذاته 



بغدادي » احمد  وایي   «رويم  هغه  دی،  کړی  تعریف  اوصافو سره  په  تصوف  د  بیا   :

  -دویمو افتقار په کلکه سره نيول،  افقر    -لومړیتصوف پېل په درې شيانو کېږي:  

قرباني  ي ګر ايثار  ځاني(  )مال  او  پرمهال  اړتیا  د  درېیم   او  سره    -او  شي  کوم  له 

 ض، يا د يو شي اختيارول پرېښودل. تعر 

المعارف  «    (رح)امام سهروردي  »او   ته د پېښېدونکپه عوارف    و کې و صوفیان کرامو 

فرمایي: چې   اړه  په  او کیفیاتو  الله رح»حالاتو  بن عبد    ُ»وفرمایل:  « حضرت سهل 

فَباَطِلٌ  نَّةُ  وَالسُّ الکِْتَابُ  لهَُ  لَایشَْهَدُ  وَجْدٍ   ُ«کلُُّ 

نه ورکوي   او حدیث یې شاهدي  قرآن  ژباړه: هر هغه وجدي کیفیت/څرنګوالی چې 

 .هغه باطل دی

تعریفونه مو پورته وویل، دغسې هم صوفي    څرنګه چې تصوف تعریف لري او یو څو 

چې     «حسېن بن منصور» د ځینو متصوفینو له خوا تعریف او راپېژندل شوی دی لکه  

مني، او  ( دی  : د صوفي ذات يو وي، نه بل څوک )له څښتن تعالى څخه پرتهوایي

د  مني  ی نه  څوک  بل  پرته  څخه  تعالى  څښتن  صوفي  ُ.له  د  بیا  نور  صرف    ځنې 

وای چی  لکه  بیانوي  ریښتصوفي  :  ي اوصاف  سالک  یهغه  او    نی  اړتيا  د  چې  دى، 

آرام   کې  وخت  په  قانع  محتاجۍ  او  او  اېثار  نو  وي،  ورسره  څه  چېرې  که  او  وي، 

 وي.  قربانۍ کې يې نظير نه

بل سره    چې؛ بېلابېل تعریفونه شته، کم او زیات یو   یوه یادونه ضرور بولم، هغه دا 

 ، تکرار احسن یې وبولئ. وتوپیر لري، نو که ځینې ټکي سره ورته و 

هم دا  لیکوالان  )صوفي   يوای  ځینې  لرغوني  چې  د  تصوف(  حکمت    او  د  یونان 

و خاوند کې  وان  بلل  شاګردان  اپلاتون  د  ځینچې  خوا:  یو  لا  خو  دا  بیا    ېدل.  نور 



مسیحیت او مانویت د تصوف پیل بول. هندوییزم کې هم د دوی د دین له مخې  

ښکاره خبره ده چې د هر دین پیروان د خپل دین اصول پال، د خپل  صوفیان شته.  

عبادت ک او معبود  یې  ستایي  ځ  وي،  غواړي،  یې  او    ې ینرضایت  رضایت  د  معبود  د 

او د ملنګی ژوند   يژوند له نورو برخو مخ اړو   لپاره ګوښه شي او د و ثواب د ترلاسه کول

ژوند، ویلی دی، دوی دا    صوفي  غوره کوي، دغه ډول حالت ته دین پېژندونکو )د

او د روژه  د هندوانو  دلمانځلو طریقو    ډول مشابهت  نورو  او  ته تګ  کلیسا  عیسیویانو 

  دلته موږ  د نورو دینونو صوفي کې هم په ګوته کوي او دینونه او لمانځنې تعریفوي.  

او  اشراق  بالعموم  خو  لرو،  نه  کار  اسلام  سره  او  اسلامي  څېړونکي    يزموږ  تصوف 

الشان     صوفي عظیم  قرآن  سنتو  د  یو او  بول،  مرتبط  سره  لویدیځ   تعلیماتو  شمیر 

لکه   هم تصوف    ”سپنسر  سیدني “او    ”ماسینیون   يبوی“،    ”يپتروشفسک“څیړونکي 

فقط د اسلام مبارک دین پورې اړوند بول. د دوی اکثریت په دې متفق دي چې  

تصوف په لغت کې یې صوفیه او بیا صُفه او اهل صُفه پورې رسوي، منظور ورڅخه  

جومات په صُفه به سره ټولېدل. د    يو اسلام هغه مبارک صحابه وو چې د نبد صدر  

پاک   الله  د  اغوستونکي،  د وړین کوڅو  لکه  نور تشریحات هم شته،  دې اصطلاح 

اوم   فقیر نور.    جازه  داسې  او  بنده  د    خاکساره  رسیدل  ته  حقیقت  بیا  او  طریقت 

موخه د الله پاک    صوفي  شریعت څخه جلا نه دی. د  يشریعت یوه برخه او د اسلام

نېک صفات لکه حِلم، صبر، توکل، صِدق، رضاء بالقضاء او داسې رضا ترلاسه کول،  

پرهیز او یواځې د ورځني ژوند لپاره    ۍنیا پرست، له حرص او دنور په ځان کې راوستل

 معیشت قناعت کول او خلکو سره ښه چلند دی.  په مکفي 

د موضوع  تصوف  د    د  ده،  شوې  بیان  هم  کې  فقه  وه،  څخه  دور  له  اسلام  صدر 

توګه؛   په  اعمال  علم  فقه  د  «    (رح)ابوحنیفه  امام  »بیلګې  او  نیات  ډوله  دوه  کې 

لږ    دي،خو   احکام او د دین اساسات  يالهټول    . دا ظاهري او باطني اعمال     ؛راښيي



متاخرینو علماؤو د هوسایۍ په خاطر ظاهري اعمال  ل دي.  یې په توپیر سره ښود

او    اجاره  تجارت،   ت په خاطر کار اومعیش  دلمونځ، روژه، حج، زکات، نکاح، طلاق،  

سره    نورو په اړه یې د قرآن عظیم الشان، سنتو او قیاس له مخې او    کښت او فلاحت

فقه کښېښود نوم یې  یو ځای کړل  باطني اعمال   را  ، اخلاص، صبر، شکر،  لکه   او 

اوزُ  پاک   د  هد  د  یې  ۍنفس  تلاش  یو   لپاره  را  کړل  ُُجلا  داځای  او    او  طریقت  یې 

کتصوف   برخو  فرمایلي چې دې  ابوحنیفه  امام  ټکی   ې وبلل.  غامض  کوم  د    که  یا 

او نورو عواملو  او محلاتو  اثر   حالاتو  به د   په   قران شریف،   بدلون راځي مسلمانان 

 ل لاره به مومي.  و قیاس څخه علاوه اجماع کوي او د حسنتو ا

د تصوف   کتنه ښکاره کوي چې  یې  پلوه  تاریخي  له  او  مانا  د تصوف  توګه  په دې 

د  انساني   غیر  د  موخه   ته  وسوسو  شیطانو  او  غرایزو  خوړولو،  حرام  ناروا،   اعمالو، 

او په حميده اخلاقو متصف کېدل    تسلیم کېدو، رذالت او نفاق او شقاق څخه ډډه  

لکه :    ټولې ناوړې ښکارندې غندي او مسلمان باید ورڅخه ځان وساتيدي. يعنې  

دوکه،   او  جعل  قتل،  بخُُل،  دروغ،  او  جنګ،  کِبر  الدُنيا،  حُبُ  حَسَد،  رِياَء،  عُجب، 

، توکل، صِدق،  ، تواضع داسې نور له ځانه ليرې کول او نېک صفات لکه حِلم، صبر 

 دي.  رضاء بالقضاء او داسې نور په ځان کې راوستل 

بحثونه د )علم تصوف( تر    د فقهی په رڼا کې او د متاخرو علماوو په هڅه تصوفي

نفس تزکیه، د الله پاک قرُب، د مبارک    علم تصوف موضوع د  بریده رسېدل دي. د 

روح او   ي نبی محبت،  کبیره  له هرې  د  ارامش،  د  او  پاکي  ګناه  لپاره    ې صغیره  ټولو 

ټولو   دې  د  او  بحث  لارښوونې  څخه  عوارضو  ذاتي  تصوف  له  علم  د  دي.  کول 

يا   ته د ذات يا مساوي له جهته عارضيږي او و ټولو چې دغدي هغه عوارض  موضوع 

ډول   په د حق    مشخص  کې  تصوف  علم  په  نو  يا رب  سره،  ذاتي صفاتو  له  تعالى 



له قرب بلاکيف د سبحانه وتعالى څخه بحث   يا  اعتباراتو،  يا ذاتي  اضافي صفاتو، 

علم تصوف موضوع د الله تعالى ذات دى او د علم شرافت په اعتبار د  ُُکېږي، نو د

او ځینې وخت ورته    علومو دى  موضوع سره وي ،نو علم تصوف اشرف د   شرافت د 

دی  شوی  ویل  هم  باطن  تعالى علم  الله  د  ذات  يې  موضوع  چې  ځکه  دغه    ،  او 

 .دى  سپیڅلي ذات ته قرُبت

نه کړو چې د د   باید هېره  لري.  باریکي  زیاتې  اړه بحث زښت  په  او عرفان    تصوف 

ل، بله یې روا  تصوف بېلابېلې طریقې خپله شیوه لري، که یوه طریقه سماع روا بو 

الشهود بحث دومره باریکه موضوع ده چې د ډېرو    نه بول. د وحدة الوجود او وحدة 

. له دنیا او مافیها ګوښه کېدل او د ریاضت مسئله  ی د  یمناظرو او جدالونو لامل شو 

شان د منلو نه ده. د ځینو اصطلاحاتو تعریف هم    هم د ټولو اهل سلوک په رایه یو 

 په بیلابیلو ډولونو شوی دی او داسې نور مسایل.  

مسایل یاد کړل، د اختلاف ټکیو ته به نه ورځو.     يموږ خپل بحث کې صرف عموم

  د موجودیت انکار هم نشي کېدای.    د جزئي اختلافاتو سره سره، د بیلابیلو طریقو د

   بیلګې په توګه به یو اختلاف دلته راوړو: 

شمیر    دا چې یو شمیر څېړونکو تصوف د نبوي دور اهل صُفه ته منسوب بللی، نو یو 

او    ستونزې شته، يو دا چې دغه نوم    ه  شکونه او د تصوف په باب دو نور بیا وایي:  

د وضاحت  ، خو د دې  وو  دور کې نه    )ص(په نبوي  اهل صُفه  یعنی لومړني صوفیان  

په عظيم الشان    دی:    کړىر نظر او ځواب و  اسلامي پوهانو داسې    او دلیل لپاره نورو

نوم   د صحابه کرامو    په کلماتو سره )تزکيه(د    قرآن کې دغه  پر وخت    )رض(راغلى، 

جوړ او     تصوفورڅخه  ياد شوى او بيا د تابعينو په عصر کې    د دې وصف    )احسان(

صوفیان  زهُاد  شو   بالعموم  اړه  .  لونومول  په  اصطلاح  دغې  معجم    « ياقوت»د  په 



عبادت کوونکيو ترسايانو  د عراق په موصل ښار کې    : ډېر پخوا  يوای  کې    البلدان 

دى.    ، چې مذکر يې )صوفي(و  ويل شوي  په عربي اشعارو کې )صوفيه(ښځو ته  

د    ې د ګرامر د قاعدې له مخې  عربي ژب   نو تصوف د  ې.دوى به وړينې جامې اغوست

څخه    نوم او صفت   له   د صوفي  له صوف او   په دې توګهپر وزن تصوف شو.     تفعل

 . شو  جوړ تصوف

له  معادل صفت و،    )تصوف(   چې د  د تصوف بله ستونزه دا ده، چې د نفس تزکيه  

او يوناني فلسفه کې هم    ډېر پخوا اديانو  او  ه موجوده و په منسوخ شويو  ، خو شکل 

دا چې    .دىرواج شوی    ېادبیاتو او آثارو ک  ياو اوس اسلامشوى    بدلماهيت يې  

نو    صوفي  و،  موجود  بڼه  بله  یوه  په  هم  کې  یونان  تصوف  عالم  او  امام  »نوميال 

انبياء کرامو    دا کلمات    وايي، چې«  )رح(غزال   له  غلا کړې  څخه  يوناني فيلسوفانو 

 ي.  د

تصوف د بیلابیلو طریقو د رامنځته کیدو تاریخ له یوې سیمې تر بلې    د تصوف او د

د    ېنیولختیځ، عراق او بین النهرین څخه    يله جزیرة العرب او بیا منځنتوپیر لري.  

له هماغه    فانو ار زاهدانو او ع  ي واقعنو تر سیمو پورې دود او پراخ شوی دی.  آریائیا

او دیني   ياسلام پیل څخه یې ځان له سیاست او سیاستوالو ساتلی دی.     څېړونکو 

انو تصوف ته تل پام اړولى، څرگنده تقوا يې ظاهري فقه او تصوف يې باطني  واعظ

هم حکم کوي، چې له پټو او ښکاره گناهونو ځان  عظیم الشان  فقه گڼلې ده. قرآن  

پرل له  نفس  د  لري، چې  اړيکې  له زړه سره  گناهونه  او  ه  وساتئ. پټ  پسې رياضت 

 .پاکۍ پرته يې مهارول ناشوني دي 

پوښتنې بله برخه مو د تصوف د تاریخ په اړه ده، دلته به لومړی دغه مخینه لومړی  د  

   نړۍ کې او بیا به یې افغانستان کې ډېره لنډه ولیکو:  ياسلام



چ پیغمبر  کله  ستر  اسلام  د  اکرم  » ې  رسول  شو «  )ص(حضرت  ژوندي،  وفات    هغه 

هغه    ل،شو بلل  و و، هغه اصحاب یا صحابه  و   کسان چې د مبارک حضور کې حاضر

  ته تابعي ويل  یُ، نو هغو ل او کشران و   لو   نړۍ ته راغلي   یو ده  خلک چې وروسته ل

او  کېدل وې،  کړې  خبرې  يې  به  سره  يارانو  له  السلام  عليه  پېغمبر  د  چې  ځکه   ،

او وياړ    ه ګڼله  درج  ه لوړ   هبه دا نوم ښ  یدو   یعنی صحابه، نو ل  ې ليدل و چبه    یهغو 

بيا چې  زیاتره موثق او مرجع حدیثونه له همدوی نقل شوي دي.  به يې پرې کاوه.  

شول پېدا  خلک  کوم  وروسته  څخه  دوي  در له  کشران ې،  ډېر  او  نسل  )اتباع    یم 

ل. لدې څخه وروسته د ځانځانۍ دوره پېل شوه. ډلې ټپلې راپيدا  وبلل شو التابعين(  

شوې. نو پدغه وخت کې يوه ځانگړې ډله وه، چې خلکو به د زاهدانو او عابدانو په  

نو هرې ډلې به دا دعوه کوله چې په    ،نامه يادوله. خو کله چې بدعتونه راپېدا شول

ه ځانگړې ډلې چې  غ کې هم زاهدان شته، پدې وخت کې د اهل سنتو څخه ه   یدو 

د يې  نفسونه  و   خپل  کړي  وقف  په لار کې  تعالى  بې  ل الله  له  يې  زړونه  او خپل   ،

د خپلې    فه ته منسوب کړ،  ځان اهل صُ    پروايۍ څخه ترخپلې وسې خوندي ساتل 

غوره کړ، چې وروسته بيا په همدې    نوم  تصوف  یې د متصوفینو او اهللارې لپاره  

شول.  (  صوفيان )نامه کې    اسلاميونومول  نوم  هیوادو  هجري    پهدا  دويمې 

پراخه او عام شو. اسلامي فلسفې په  ې  ک )اوومې عیسوي پیړۍ(  پېړۍ    سپوږمېزې

د مسیحیت د فلسفې په پرتله غوره ځای ونیو.   فلسفې او  ي د قدیم  منځنیو پېړیو کې

دا فلسفه د نصوصو او احکامو په رڼا کې د یو پوخ بنسټ په توګه ټینګه شوه چې له 

ایتالیا جنوب و اسپانیا کې له   علما د ياحکامو سره برابره وه. کله چې مسیح ياسلام

فلسفې  مخ  اسلامي  اسلامسره  شول،  یېتمدُ   يامخ  اخلاق  او  حیران    ن  ولیدل، 

بالمقابل مسلمانان هم د فلسفې سره    ي، نجومو، منطق او هغې طبیعریاض  شول. 

شوې  رامنځته  کې  یونان  پکې    چی  ارسطو  چې  سره  النفس(  روحیاتو)علم  او  وه 



ورک وو   ړي نظرونه  اشنا  شول   وو،  آشنا  ورسره  هم  نور  سره  .  او  تېرېدو  په  وخت  د 

ابو    ي بلخ»  «، دانته»  ي فلاسفه وو اغیز وکړ. ایتالیای  فلسفې آن په مسیحي   ياسلام

 فیلسوفان وبلل. یو  د نړۍ ترټولو غوره عالمان او  «ابن رشد  اندلسي»او    «علی سینا

ارشاداتو    ا اسپانیا د یونان د حکیمانو خبرې پرېښودې او په خپله د اسلاميوخت بی

یې د اوج دوران  کې  پیړۍ    يلسمه میلاد په  په رڼا کې اوچت مدنیت ته ورسیده او  

او ټول منځني  و، خو لاهم د  د  بغداد، کوفې  نه رسیده.  ته  پرتم    ختیځ عقلي  ختیز 

مسلمانو  د  او  ډې  نبوغ  اثار  د  فقهاوو  وو.  برجسته  الصفا»ر  خبرو    فلسفي  «اخوان 

د    وخت کې   ې نوم وپېژندل شو. د  «یستانيابوسلیمان س»الیا ونیوله، د  یتاسپانیا او ا

او   زاهد، صوفي  له    او نورو ترمنځ هیڅ اختلاف نه و.   مالکي   او اعتزال  د ابن سینا 

راوستل، سره له دې   ېد مطالعې او منطق څیړونکي اغیز لاند   « فارابي»نوم وروسته  

یو  حدیث  اهل  یوې    چې  د  فلسفې  اسلامي  کې  مجموع  په  خو  کاو،  افراط  څه 

فلسفې اخلاقي  او  تر  بشرپاله  توګه  شهرت    په  اسلامياروپا  دتمدُ   وموند.  هغه    ن 

انکشاف بشریت بدل کړ. دا و    وخت عقلي او نقلي علومو سره مرسته وکړه او معنوي

اسلام  د د  کچه  په  او  ينړۍ  ته    د  فلسفې  تاریخچې  لنډې  او  مبدا  زهُد  او  تصوف 

کله   چې  ته  افغانستان  خو  میلاديکتنه،  اتمی  د  او  پای  پېړۍ  میلادي  اوومې    د 

کې پ اوایلو  راغی  یړۍ  نور    ،اسلام  دا  او  راوړ، تصوف  ایمان  اسلام  په  نیکونو  زموږ 

 عراق او ماوراالنهر ختیځ  خاوره یعنی د   نه پېژندل. ورو ورو زموږ په اوسنۍنومونه چا  

، د سیمې  ل نورو علومو څخه خبر و   خواته داسې مسلمانان پیدا شول چې د یونان او 

یو  ژبو ترڅنګ یې عربي   د  قرا  شمیر  په  نو دوی  او حدیثو کهم ښه زده شوه،   ې ن 

او په مدارسو کېلوی م   ېافغانستان ک  مطالعه وکړه. اوسني   وقوفات تاسیس شول 

  ې ی  ېکابل کچې    ي«بن زوط»   نوم درلود.  ېشاګردان روزل کېدل. د ختلان مدرس

عالم   ي وروسته لوی جید دین  « امام اعظم ابوحنیفه»له    نړۍ ته سترګی پرانیستې وې 



عالم   لوی  بل  زموږ  پ»شو،  مشهور  مرو ابوعبدالله  المبارک  ابن  )کتاب    يز ه 

چې  وکیښ  زُ   الزهدوالرقایق(  ابتدد  او  لومړنی  یو  تصوف  او  و  ي یاهد  امام  »  . زړی 

، او یو «ي عبدالله بن نصر مروز »،  «سیستاني  ابو داوود»،  «ياحمدبن هلال مروز 

  موسی جابر »نورو د قران په ترجمه او د احادیثو علم کې لوی خدمتونه وکړل.    څو 

خراساني  حیان  ابومعشر بن  مروز يلخ ب  ،  قتیبه  ابن  الطي ،  احمدبن  سرخسي،  ،  یب 

بلخ سهل  بن  احمد  بلخيابوزید  شهید  الحسن  ابو  سجستاني ي ،  ابوسلیمان   ،  ،

البیروني  ابوریحان  بلخ   ، ابن سینا، ابوالخیر،  احمد بن سهل    ، د ابوزیديناصرخسرو 

علومو، کیمیا او    يطبیعچې    ل محمد بن زکریا هغه څوک و   نامتو شاګرد ابوبکر  يبلخ

 ستر نړیوال نوم دی.   ېنجوم کې یې ساری نه و. ابن سینا د طب برخه ک

نظ یو  ک داسې  وخت  لږ  چې  ده  موجود  د   ېر  اسلام  د  کې  افغانستان  اوسني    په 

و    خدمتونو علت دا   و لوی  و او لوی  فلسفې، د احادیثو او د قران تفسیر کې د پرمختګونو 

 . ښه کوه بد مه کوه د واو نیکو کار و   يافغانان فطرتاً بشردوست، مهربان، متق  ېچ

کاو، هغه جهالت، شرک او   مخکې یې عمل ورباندې  له اسلام  ې دوی هغه شعار و چ

اخلاق روزل وو   جاهلیت عربو کې وو، دلته نه وو. زرتښت ډېر عال  د  ېمنکرات چ 

باند  نیک  رفتاروکردار  ګفتار نیک  و   یې د  ېاو  باور کلک کړی  له    د  .وخلکو  اسلام 

وروسته، تر  راتګ  بلخ،  کې  له  مدرسو  پورې  کابل  او  غزني  تدریس    هرات،  علوم 

اوسن خاطر  همدې  په  او   يکېدل.  لوی  اسلام  د  ته    افغانستان  نړۍ  علما  جید 

چ نشي   ې وروپېژندل  دلته  کول  ذکر  نومونه  ټولو  تصوف،    د  د  خاصتاً  خو  کیدای، 

 تاریخ په اړه به لنډه خبره وکړو.  هد د عرفان او زُ 

شو   دعباسي  تمام  سخت  مسلمانانو  په  قدرت  دا خلفاوو  د   ،  او  صدراسلام  د    ځکه 

پیل شو  د قدرت سیال  پاتې،  و  نه  راشده عدالت  د خانانو  وه   ېخلفای  او  د ظلم   .



ابن خلدون مجبور شو چمُ  د ګټو    د  ې شقت عام خلک تنګ کړل،  او مزدور  شتمن 

بهیر هم بیان    نسلونو   فکر همدی و. ده دد تجمع لومړنی مُ   ېپانګ د  او    يتضاد وښی

او    ېهندس  حکمت لیکنې، د  بیانونه، د  بلخي علمي آثار، فلسفيناصر خسرو    کړ. د

افغانستان د یوولسمی پیړی ویاړ    فلکیاتو په اړه پوهه، شعر او ادب کې لوی لاس د

 .  زادالمسافرین کتاب اوس هم نوم لريدی. د ده 

امله  دې  د  له  زموږ  معنوي   چې  او  اخلاقو  زرت  نیکونو  د  او  احکامو  ښارزښتونو  د  ت 

ډېر    ياخلاق له دین سره  اسلام  د  یې میراث  برخه کې  د اسلام  نو  درلود،    مطابقت 

و  اوسنيلازیات دقت وکړ.  تېریدو سره  په  د وخت  یواز افغانست  رو ورو  نه    ېان کې 

د. لوی فقهی عالم او نامتو  عرفان د خپرولو څرک ولګې  بلکې د اسلامي  ،زهُد او تقوا 

خاور  همدې  د  هم  حینفه  ابو  زښت    ېامام  کې  حنیفه مسلمانانو  ابو  اعظم  امام  و. 

اثار وکښل شول او د    يدین   کېافغانستان    ات محبوبیت وموند. همدا وخت اوسني زی

نوره هم پراخه کړه. هغو خلافتونو چې دارالخلافه    دجغرافیې له پلوه    اسلام دایره یی

سره کتل. صوفیان او اهل    انستان ته په ډیره هیله او درناويبغداد کې وه، افغ   ېی

زهُد وروسته را څرګند شول. دوی قناعت، تواضع، تقوا، تفکر، تسبیحاتو، ریاضت،  

کې  زړه  په  قلب  طهارت،  او  کول   ي تفکر  توصیه  تصوف محسوسات  اهل  همدوی   ،

  شک او یو شمیر کسانو    توصیې او نصیحتونو په وړاندې   دوی د وبلل شول. البته د  

تصوف    ي مخالفت هم وکړ. دا هغه کسان وو چې ځانو ته یې فقها ویل، خو د اسلام

بلکې   وو،  نه  خبر  پوره  څخه  عرفان  د   تصوفاو  افلاطونيي مانو   ي بودای  یې   ،  

څخه اغیزمند بلل.    فکر   يفلوطین  سانکیانو اشراقیت او  ، دېعقید  يمثالیاتو، شیوای

،  ، فارابيسهروردي »دلته را څرګند شول دا وو:  متصوفین چې  اسلامي    هغه لومړني

او یو څو نورو چې ویل یې حقیقت ته درسیدو لپاره باید له شریعت څخه    «ناصرخسرو

ممکن  او معرفت  یږو او بیا د کشف او شهود له لارې دحقیقت اتصال طریقت ته ورس



  ایښی و. دوی د حاکمانو په وړاندې   ورته شرط  يیصدق  ي ي. البته عاطفه او قلبکیږ

بزګرانو، فقیرانو او بیوزلو په حال یې    انقیاد ونه مانه، هر ډول تعصبات یې رد کړل، د

شریعت، طریقت، توبې، ورع، زهُد، فقر، صبر،توکل او رضا توصیه    . ده زړه وسوځاو 

او بالاخره  نس  یې کوله. د دې پایله یې مراقبت، قرًب، محبت، خوف، رجا، شوق، اُ 

الله ښودله. دوی ځانو ته عابد، زاهد او عارف ویل.    الله او بقافي  ، فنافياطمینان 

ک او عرفان    لومړني  ېافغانستان  ابوسعیدابوالخیر، عبدالله  »او مشهور اهل تصوف 

بلخي انصار  ادهم  ابراهیم  بسطام ي ،  ابویزید،  ابوالقاسم  ي،  عبدالکریم  بایزید،   ،

چې ډېر نامتو دي لکه    دوی هر یوه بیلابیل آثار لیکلي   « و. او نور و   خراساني   ي قشیر 

تصوف او    له دې ټولو سره سره زموږ هیواد کېاثار او نور.    يد خواجه عبدالله انصار 

تصوف او طریقت چې په ځکه    مرشد کامل عمومیت ونه موند، دا  خانقاوې او پیرو

، په دې کې له یوې اوږدې مودې و حقیقت کې پر شریعت د عمل کولو دوهم نوم  

ځینو فقهاوو دوی ته په شک کتل  چې  آن دا  ،  وراهیسي اختلاف او التباس را روان  

ی د  ناپوهانو  ډېری  ډېر ب   و څ  و چې  او  عادتونه  او  رسمونه  نور زرګانو  غیر  و  دوی  د  و 

ګڼلی   د وجد حالات تصوف  او  کیفیتونه  یو اختیاري  د  و، خو  فریب    شمیر  د  خلکو 

د مقصود او  په تدریج سره  ،  یوه وسیله وګرځوله   ې لپاره افراط ته مخه کړه او تصوف ی

سختې او د    ېخلک له دې لارې د زیات  ېُامله ځینه  مقصود ترمنځ د نه توپیر لُُغیر

شرعي امورو د ترسره کولو او د  ُبیا د غیر  ېول او ځین شعمل وړ نه ګڼلو لامله مایوسه 

لیدلو   د  خوبونو  ښو  او  حالاتو  څه  یؤ  د  سره  سره  اخلاقو  او  عادتونو  خلاف  شریعت 

یو د  غلطدې    و، دو    ې شو لامله د ځان اصلاح او د اعمالو د پابندیو څخه بې فکره  

، یا له ریاکارو پیرانو مخ واړول  چې اصلاحي ګام اوچت شي   وُهکار    اصلاح لپاره په

یو  واقعي   شي.  اوزُ   شمیر  منله چې ځین  هادو  دا  او جا طلبه    ې صوفیانو  فرصت طلبه 

 . کوي و خلک دوکه او خپل اغراض عملي په نومون (پیر)کسان د  



دین شیط  ي د  چې  کوي  نه  انکار  هیڅوک  حقیقت  دې  له  عقیده؛  په  په  علماوو  ان 

شیطان په لمسه    ، آن د تصوف په نوم ځینې کسان دهرڅه کې عاجز بنده دوکه کوي

ځینې وخت دوکه باز، مکار، شهرت طلب  په تازه نویو پیړیو کې ؛ يغلطه استفاده کو 

لپاره کوي، خو باطن کې    ېاو مادیات پرست کسان ظاهري عبادت د خلکو د دوک

او د  او صادق نه وي، دوی د دغه عدم صداقت  درناوی د جلبولو    خلکو د  مخلص 

کاذب وجد کوي، له مُرید د سوغات او تحُفې تقاضا  لپاره ځان تصوف کې نغاړي،  

ه په نو ځکه که کوم جاهل صوفي له دې خلاف حالاتو دعوه کوونکی وي هغ کوي،

، صوفیان  (۱/۲۸۰.)عوارف برحاشیه احیاءالعلوم  ويفتنه کې غرق درواغجن صوفي  

 شریعت هغو وعظ کوونکو ته وهابیان وایي چې تصوف نه مني.   بیا د

القشیري»مشهور    قمري پیړۍرمې  و د څل ابوالقاسم  چې کوم پیغام د خپلـې    «امام 

کرامو په نامه په »رساله قشیریه« کې لیکلی، هغه کې یې هم د    و زمانې د صوفیان

اتباع   پیروي  سنت  صوفیاناو  ده  و د  بللې  وظیفه  اصل  عدول  کرامو  هغې  له  خو   ،

چې دا وایي  صوفیان   استفاده جو وه چې ځیني جاهل  شله دې معلومه    منافقت بول.

دو  طریقت  او  شریعت  دي   هچې  لاري  بېلی  دي. بېلي  ګمراهان  په    ،  چې  کار  یو 

دا قطعا    شي؟ نه! چې طریقت کې حلال  شُغه کېدلای  شریعت کې حرام وي ه 

داسې    .کرامو د مسلک مخالفت دی  و دیني ده او د ټولو صوفیانګمراهي او ښکاره بې

او تصوف په نوم د   ۍاو مرید   ۍنور مثالونه هم شته چې ځینو غولیدلو کسانو د پیر 

شرک ته ووتل.    هښکار   ې اصیل عرفان نوم بد او اعتبار یې سقوط کړ. آن دا چې ځین

تصوف او طریقت چې په حقیقت  په دې اړه یو مشهور نقل قول شته  چې لیکي )...



مودې   اوږدې  یوې  له  کې  دې  په  دی،  نوم  دوهم  کولو  عمل  د  شریعت  پر  کې 

ناپوهانو د یؤ څه بزرګانو رسمونه او    ځینو ، چې  و راهیسي اختلاف او التباس را روان  

، د  وعادتونه او ډېریو د دوی غیر اختیاري کیفیتونه او د وجد حالات تصوف ګڼلی  

او غیر  ل   مقصود  توپیر  نه  د  ترمنځ  زیاته  مقصود  د  له دې لارې    ې امله ځیني خلک 

شرعي امورو د  ُبیا د غیر ېځین و،وي و شامله مایوسه  ه  سختې او د عمل وړ نه ګڼلو ل

او ښو   د یؤ څه حالاتو  او اخلاقو سره سره  او د شریعت خلاف عادتونو  ترسره کولو 

  وي ول، دشخوبونو د لیدلو لامله د ځان اصلاح او د اعمالو د پابندیو څخه بې فکره  

لپاره    نیمګړتیاوودې   نتیجه  د اصلاح  نتیجه ورکړه، خینو  ډېرې هڅې وشوې، ځینو 

 ورنه کړه...( 

له دې خبرې هیڅوک انکار نه کوي، چې تصوف کې پخوانی ریاضت او صداقت یا  

څو سوه کاله مخکې داسې    «رحمان بابا»نه دی پاتې یا ډېر لږ دی، دا حقیقت حتا  

 بیان کړی و: 

 سپیڅلي سپین باطن په ظاهر  په         خلک  ښکلي ښکلي هغه شول  څه  خدایه 

 خلک 

  خلک تللي تللي  هغه مې يژړو       نشي سره  خلکو  دې له مې خندا  هیڅ

 خلک   لیدل ما  هغه  نشي لیدی           شم لاړ ته ُخوا کومې و چې  یم  نه خبر

 خلک...  وتلي  ارمان  په جهانه  له      راشي دنیا په بیا  خو  ېځل یو   دریغه



ډېره د تاسف    ژورو ډک تاریخ لري.  -یو له لوړو  تصوف، پیري او طریقتپه دې توګه  

 کار امتیاز لپاره    او ماديت  قدر   ېرېدو سره تصوف څخه دخبره ده چې د وخت په ت

د استعمار  شو،  نوم    واخیستل  په  لپاره هسې  موخو  پراخه   (پیران )خپلو  او  رامنځته 

نقاب په پورته کېدو    هغوی شاوخوا منسجم کړل، چې د دوی له مخ د   ولسونه یې د 

تصوف کې د جعل، دوکې، مادیات    مخلص مسلمانان ډېر ناراض او مایوس شول.  

شو.   ښکاره  را  سره  راتګ  په  مغلو  د  ته  سیمې  زموږ  د  مسایل  تظاهر  او  پالنې 

معارف غوره او بهترین آثار وسوځول او ډېر نور یې په اوبو کې    يچنګیزیانو د اسلام 

دین ډېر  ځان    يواچول.  لپاره  دوکې  د  خلکو  د  خپله  په  چنګیز  ووژل،  یې  عالمان 

معرفي فکري    مسلمان  یو  وخت  یو  که  تصوف  و.  منکر  فریضې  له  حج  د  خو  کړ، 

غل له وخته را وروسته  یې ځینو سیمو کې سیاسي بڼه ونیوه. صوفیانو  مکتب و، د مُ 

پاچمستبدینو ته م  به د تیمور په څېر  او د   يه ا شروعیت اعلان کړ،  یې وروبخښلې 

اسلام د   ورې لاندي یې، چي زیاتره به د مسلمانانو په ویني سرې وي، دهغوی تر تُ 

دین عظمت او د عدالت د ټینګېدلو دعاوي کولې. هغوی له پاچاهانو څخه تاجونه  

هغو خلیفه ګانو او سلطانانو چي شپې یې له ښایستو  .اخیستل او تاجونه یې بخښل 

او د رقاصو  آواز خوانانو، ښکلیو  پېمخو غلامانو،  او  له ډکو خمونو سره    کنیزو  شرابو 

افغانستان لویدیز کې   يتېرېدلې د سیاست او قدرت غلامان شول، آن دا چې د اوسن

او د وطن ساتونک  ته یو کذاب ملا لاره وښوده  یې ماتې سره مخ    يد مغلو عسکرو 

ه  مر دو   چې مخکې تر دې به د صوفي یوه نصیحت یا یوه شعر ته خلکو   کړل، حال دا

ږیر  اوښکو   ې وژړل چي  په  یې  به  لم   به  او عوام  په    د ملایانو وعظ  دې شوې  زړه  د 



را څرګند شو، د مادیات  او تظاهر    ، ریاکله دوکه، کذب  وروسته چې .  ه اورېد  غوږونو 

دینک دوکې    اروپرستو  د  ولس  د  او  خوشحالولو  او    خاطر   پهد  مشهورو  د  پاچاهانو 

هم، یا له    به  شتمنو، خانانو او ملکانو جوړولې او    خانقاوې   مقتدرو صوفیانو لپاره لویي

او کلونو    خو په وروستیو پېړیو   ې، کول  سره مرستې  صه، له هغوی له اخلا   او یا  رېوې

  ینې وخت یې ځمتاسفانه  زیاتره تجارت ته مخه کړه او    ،یې د سیاست ترڅنګ   کې

داسې کارونه    پیران او شیخان له بده مرغه اوس ځینو سیمو کې    . ونیو تجارتي رنګ  

څرګند کفر    آن دا چې م له دین سره بشپړ مغایرت لري او  د اسلا   وازېی  نه   کوي چې 

ټولو اخلا بلل کیږي  او  له هر مذهب  بلکې  توپیر  قي اصولو ،  اختلا   سره  لري او    .ف 

ځینې نور غواړي خلک د پیر په نوم د دوی لاسونه مچ کړي، پښو ته یې پرېوځي او 

 د شهرت او باداري وسیله جوړوي.  له تصوف څخه)کیس شخصیت( او

باید ووایو چې د شطحیاتو    سکر حالت کې   لکه دو  اعمالتصوفي    ر یو شمېله    البته 

اناالحق شعار ورکولو، دکراماتو  لرلو ادعا او یو شمیر نورو ادعاوو سره خو    د   ویلو، د 

  په نوم د م  چي د اسلا   کي  وختونو   خو په اوسنیو   کاو،علماوو مخالفت  پخوا هم دیني  

غوښتنې، مادیاتو  او  اسلا   روریزم ت   قدرت  له  بول او دهشت  تړل  هغو    د  نو   ،م سره 

مارو  سپینشیخ  دوکه  او  پیرانو  لاز   اعمالو   ګړیو پ  انو،  توجه  لویته  په  چي،  ده    مه 

او   بدوي  نوم  دین  د  بدمذهب  لاس  ناخواسته  کوي خدای  خپلو   معرفي  په  او 

م د مذهب مخالفینو ته د دې مذهب  مسلمانانو او د اسلا   م د غیرسره اسلا   لېونتوبونو 

 .برابروي زمینه  سپکاويد 



لرله نه  مطالعه  پوره  څخه  عرفان  او  تصوف  له  چې  کړیو  ډلې   ، ځینو  نوم  په  هسې 

د   او  اوجوړې  له   شرک  په جهل کې ډوب کړل.  یې مسلمانان  تر سرحده  خرافاتو 

تصوف او عرفان ډېر لږ شته، چې    او واقعي   دغو وروستیو کی ریښتیانيهمدې امله  

وي.  ډیوې  وروستۍ  شاید  به  جعلي   دا  او  درواغ  دوکه،  ریښتني    اما  د  باید  پیران 

هیله ده دغه موجوده مرکه د کذب او صدق    تصوف او عرفان تاریخ خړپړ نه کړي. 

 دوو مفاهیمو روښانتیا کې مرسته وکړای شي. 

لاپې معجزو  د  آن  او  کراماتو  د  چې  غوسه شي،  هغه وخت  پیرانو  په    -ملاصاحبان 

پیر پښو لاندې دیوال روان شو، فلانی به چې   د فلاني  يشاپې کوي، لکه چې وای

چیرې کیناست، هغه ځای باندې به شین چمن راشین شو!... دا ډول خبرې شرع  

مني.   اسلامنه  نورو  له  کې    ي که  افغانستان  شو،  تېر  څو  هیوادو  دور  په  طالبانو  د 

د   دا چې  آن  له وطنه وکښل.  بېرته  طالبانو ټول  راغلل،  ته  کابل  یو  او  پکتیا  پیران 

او )تصوف( د یوې کورنۍ د پیر هغه زرګونه جریبه زمکه چې سرخرود کې یې    ۍپیر 

مادیات خوښوونک دا ډول  نو  نیولې وه ورڅخه واخیسته،  نوم  په  دنیا    يد غنیمت  او 

له  شریعت مشکل    پرست دوکه بازان اهل تصوف او عارفان نه دي. دلته ده چی د 

متق  زاهد،  ده چې اوس  نه  مانا  په دې  دا  پیدا شو، خو  را  او    يکاذبو صوفیانو سره 

زیاته  هپر  نافرماني  اوامرو  له  پاک  الله  د  ناخواسته  یا هم خدای  لرو  نه  یزګار خلک 

 شوې ده. 

د تصوف د تاریخ په اړه هم نظریات مختلف دي، خو اکثریت د اسلام تاریخ لیکوال  

یې له دوهمې پیړۍ را دېخوا بول، اکثریت په دې خبره موافق دي چې لومړی ځل 

کوفي) صوفي  ( ابوهاشم  ط  د  خپله  او  راڅرګند  توګه  دغه  په  کړه.  تبلیغ  یې  ریقه 

 موضوع وروسته په تفصیل روښانه کوو. 



نوموتي    مسعود:  عرفان  او  تصوف  بنسټ  سرلاريد  شوي  پېژندل  او  مشایخ   ،

عقایدو  باورونو او  ؟ مهرباني وکړئ د هغوی د اندونو او افکارو،  ل ایښودونکي څوک و 

 کړئ. خپل لید راسره شریک    تړاواو لیدتوګو په 

د  :دودیال استاد   بحث  نو    مي اسلا  زموږ  دی،  اړه  په  چ ړ غواتصوف  به ې  و  خبره 

،  محدوده کړوپورې  خپل هیواد  هیوادو او په تېره   او ګاونډیو   مي ټولنو یواځې د اسلا 

مصر، شام    خو دا نه هیروو چې د هجرت له دوهمې پیړۍ راوروسته چې خصوصاً د 

 او بغداد له سیمو څخه تصوف مخ په لمرخاته)خراسان( خواته راغی، له هغه وخته تر

اوسه د سیمې جغرافیې څو ځله بدلون موندلی دی، خو بیا هم دلته به عمدتاً په هغو  

  او شاوخوا اوسیدل   وربوی افغانستان    يمشایخو او عارفانو تمرکز وشي چې د اوسن 

ه او اوومه پیړۍ  مپینځمه، شپږ .  او پښتو ژبو باندې نښېرونه لري   ياو په تېره بیا در 

وروسته د تصوف او عرفان ډیوه    ې دلته د تصوف اوج و، خو د دې مانا دا نه ده چ

او صوفیان وو   ېکې خانقاو   تته شوه، بلکې تر دې وروستیو او آن اوس زموږ هیواد

 او دي. 

د اصحاب صُفه له دور    د نامتو څېرو تصوف او عرفان    تصوف او عرفان څیړونکي د  د

بیا ورپسې په دې نورو  یادوي،    « سلمان، ابوذر او مقداد»   و نومونهڅلور   -درېڅخه  

نور ډېر  یادوي.   دورو کې  د تصوف    نومونه  الله وجههُ  کرم  اهل شیعه حضرت علی 

یادوي. له دې خبرې انکار نشو کولای چې صدر اسلام کې، په  لومړنۍ څېره  نامتو  

م د  دتېره  کې  اللهحضرت محمدینه  دورې    )ص(رسول  د  ټولنیزې  د هجرت  مهال  پر 

اړیکې    ې اړیکې او د تبلیغ او اشاعت ساحه او امکانات محدود و. وروسته چپراخه  



تیره  شوې  پراخه  په  چ؛  راورسې  ېکله  دور  کتابت  او  لیک  نامتو    ،د د  د  تصوف  د 

د   او  دپېژندنې  تصوف  د  او  خپاره  ځای  هر  هم  نومونه  متصوفینو  او    اهل شیخانو 

 . ریدانو او خانقاوو شمېر زیات شو سلوک، پیرانو او م

څخه  تصوف طریقې، روزنه او افکار له پخوانیو    تصوف ، د  يدا چې ورو ورو اسلام 

دل، هم په زړه پورې مسئله ده. زیاترو اهل  په سینه متاخرینو ته څرنګه ولیږدې سینه  

  سجاده نشینبیعت کړی،  دوی یې    ه اشاره کړې چېتصوف هغو مخکنیو عارفانو ت

د  یې یا یې  د  دي،  او  پیر   هغوی لاسنیوی کړی  ده،  و طریقت  پاتې  ي ورته ورڅخه 

باطني  علم لیږدیدل د یو علم په توګه بیانوي. آن دا چې دې ته    تصوف د  ځینو بیا د 

وایي.   لیکليعلم  او  د دوی مستند  یادوو چې  دلته  نومونه  د دوی  د    راآث  موږ ځکه 

علم په توګه دې  د  کې    ې په توګه په لاس کې لرو. دوی خپلو آثارونماخذ او سرچی

 :  ته به یې پام واړوواو سلسلې یوې لنډې بیلګې علم( نوم ورکړی دی.  يته د)باطن

  د اسلام د نوم مخې ته راځي.    « امام غزالی»لومړنیو یا متقدمینو په نومونو کې د    د

او دانش په ډګر کې   باطني  او هم په  ظاهري  هم په  الله    ة امام غـزال رحمعلومو 

.   وو  «الله   ةخواجه علي فارمدي رحم»یې    چې مربي  يکې نوم لري. ویل کیږعلومو  

فارمدي علي  په  )رح(خواجه  تصوف  رتبه  د  لوړه  کي  طريقهٔ  اونقشبنديه  نوم  مقام    ، 

امام غـزال رحمه الله ليکي؛ ما د تصوف طريقهٔ شيخ ابو علي فارمدي رحمه    .درلود

تر لاسهٔ   کو الله څخهٔ  لوی شخص و ي کړې وه. اضافه  اؤ ذکر  : شیخ  عباداتو  پهٔ   ،

راز راز ستونزو او   لهله برکته مې    وی، د دمبارک لارښٶنه خپله کړه د هغهٔ    ېم  ېک

ک حاصل  نجات  څخه  پوره  تکليفو  مې  هیلې  چ  ړ،  څهٔ  غوښتل  ې او  مې   ،مو  هغه 



هیلې    يدم او اخُرو موخو ته ورسې  يیایمبارک شیخ په برکت خپلو دن  ترلاسه کړل. د

 دې الله پاک راته په هغه دنیا پوره کړي. 

الله ، هغه  دی   يیو بل اخځ چې پوره اعتبار  آثارامام رازي رحمه  او    ، دهغه ویناوې 

څخه    يراز   له امام   .وه   یبيعت کړ   « رحمه اللهيُ م الدين کبر نج»د    ي . امام راز يد

،  لږ برخه راپاتې ده څه  ېر مهم اثار لیکلي، خو موږ ته یو  علم په پراخه ډګر کې ډ  د

چې    ي . ویل کیږډېره برخه د چنګیز او قاجاریانو د یرغلونو پرمهال له لاسه وتلې ده

او  وو. آن د فنونو    مسایل هم بیان کړي  )سایکالوژیکي( او رواني  اینسيس  ي راز   ماما

لرلې   هنرونو  ویناوې  یې  کې  یو ځخو    ، برخه  ده  د  کسانو  متعصبو  له    ینو  اثار  شمېر 

 ، آن دا چې اوس یې زیارت ته هم ډېر پام نه کیږي. منځه وړي دي

رحمه    ( روميبلخي)محمد مولانا جلال الدين  »له دغو بزرګانو د درنو ذواتو وروسته د  

. د ده د ژوند حالات، آثار  )تقریباً اته نیم سوه کاله مخکې( نوم مخې ته راځي  « الله

ډول په لاس    خپور شوياو دیوان د ډېرو پخوانیو او متقدمینو په پرتله مستند او په  

شمس تبريـزي رحمه  »   له . مولانای بلخ  يد  ي ژبو ته ژباړل شو   يکی دی، آن اروپای

ته له حد زیات و او ځان یې    ي د ده اخلاص شمس تبریز سرهٔ بيعت کړئ وو،    « الله

 : هغهٔ فرمايي هغه غلام بللی دی،  د

 

 نه شد  ګزمولوي مولا روم هر  

 دــــلام شمس تبريـزي نهٔ شـتا غ

 

یاد  آثار ځکه  او  نومونه  کابل،  ننګرهار،  کشمیر،    لي نیولی، تر هم چې له ډیو د دوی 

لول.     هم آثار بلخ او آن تر روم پورې یې خلک پېژني او اوس یی    کندهارو هرات و 

یو  پسې  ت  دوی  یې  سلسله  همدا  او  راځي  ته  مخی  چې  نوم  کړ بل  د    ېعقیب  ده، 



  ېک  له پهٔ طريقه نقشبنديهمولانا عبدالرحمن جامي رحمه الو.    « مولانا جامي »هرات  

اللهله   سره  عبيد  الله  رحمه  ک  احرار  و بيعت  عقیدت    ده  .ړی  خلک  زیات  زښت  ته 

 ده.   ې، د ده مناجات نامه تقریباً ډېرو اهل تصوف او سالکانو یاده کړ لري 

قدرمن اینجنیر صاحب تاسو د نامتو متصوفینو او عارفانو د نومونو پوښتنه لږ مخکې  

  ؛تیب تر ښتنې ته هم ځواب شي. په هر  دا نومونه هغې پو   ي وه، خدای وکړ   ې هم کړ 

،  ي سلسلې ته به دوام ورکړو. یو بل سالک چې اوس یې نوم چندان نه یادیږ  دغې

هغه   و،  سالک  او  عالم  لوی  وخت  خپل  د  د   «سیدمحمد شریف»خو  ته  ده  دی. 

 علامه خطاب هم شوی دی. 

ک طريقه  نقشبنديه  پهٔ  الله  رحمه  جامي  شريف  محمد  سيد  خواجه  له    ېعلامه 

بيعت   سرهٔ  الله  رحمه  د    .وکړی  علاٶالدين  به  پسې  محدث  »دې  عبدالحق  شيخ 

پهٔ نقشبنديه   پیر  چې د دغه    و نوم یاد کړ   «دهلوي رحمه الله  باطني تعلق سلسلهٔ    د 

ک  سر   ېطريقه  بالله  لاقي  ک  د  .ه و   هخواجهٔ  نومونو  علم  او  تصوف  مفسر    ېاهل  د 

قاض ثناءالله  »  وو چې پښتو تفسییر یې نوم لري او   نه هیر هم  نوم    ي ارواښاد کامو 

الله پ رحمه  پتي  وو  «اني  مفسر  اؤ  محدث  يو  نقشبنديه    .چي  په  يي  تعلق  باطني 

په دې مناسبت يې د خپل   . شيخ مرزا مظهر جان جانان رحمه الله سره و  ې طريقه ک

 .ښودېتفسير نوم تفسير مظهري ک

الله محدث دهلو  اح  ي حضرت شاهٔ ول  یاد شو،  نوم  لږ مخکې یې  بابا  م چې  دشاه 

عمر   ۍلنپه پنځلس ک : يلي دليک ېخپل ژوند په حالاتو کد ورته اخلاص درلود، ده 

  ېو خصوصاً د نقشبنديه طريق سره بيعت وکړ، د صوفيان  والدخپل محترم  له    ېم  ېک

مشغول شوم، د    ېک  لارښوونو قدمونو د تګ هڅه مې وکړه او د دوی په  خو په  یمشا

له برکاتو یې ېه ورسسر   اتو او تعلیماتو تلقين  وا  پاملرنېهغوى په   برخمن شوم،    دم او 



او پوره  سمه    ې م  هروحاني سلسل  ه ، اؤ خپلل حاصل کړ   ېيانو اداب م طريقت اؤ صوف

 .کړه

د    « اشرف علي تهانوي رحمه الله  مولانا»له یوې پیړۍ مخکې وخت ته به ورشو؛ د   

 .سره وقت تعلق حاجي امداد الله مهاجر مکي مدني یطر

  وو مبارک شخصيتونه    صوفیانو په نزد هغه   دخ  یاو مشا  پورته ذکر شوی نومونه، ذوات 

  له آثارو څخه د دوى    پېښې  ي ډېره برخه معلومات او تاریخ  شریعت او تصوفد    ېچ

  هم په   د اهل سلوک په نزد محترم اودوى  ي.  رارسيدل د   تاسو ته  وموږ ا  راپاتې او

ک د بلکشمېرل شوي،  داخل    ې تصوف  ته کمال    ې  وو  برید  له دې څخه  رسيدل   .

له    دود  ه چې د تصوف سلسله د بیعتونو او سجاده نشینی او ځایناستو د  موخه دا د

ځان سره یې معنویت    ې ده اومخې له متقدمینو او پخوانیو څخه تر متاخرینو رارسیدل

   او ادبي پانګه هم را لېږدولې ده.

د پیر او استاد پوره    ې هغوی چد نامتو مشایخو د مرشدانو یادونه مو ځکه وکړه چې  

پیر باید    د دې مانا دا ده چې د صوفي  یې نه وي، خلک ورته پام نه کوي.   معلومات  

وپېژني صوفي  خلک  د  وي،  شوی  تېر  عارف  نامتو  باید  په    او  پیر  د  هغه  د  اعتبار 

 نسبت دی. 

ذوات شوي  ذکر  جغرافیاو   پورته  و   يزموږ  متصوفین  نامتو  کې  ساحه  په  للویه   .

توګه اړ افغانستان  اوسني    د  ځانګړی  ویاړلی    هپه  زموږ  چې  یقیناً  چې؛  شو  ویلای 

ته    افغانانو اسلامهېواد، زموږ تاریخ او زموږ ولس بډای معنویت او ژور هڅوب لري.  

په دې کې  او دین سره په مینه کې نوم لري.     )ج(مهم خدمتونه کړي دي او له الله

عبدالله   خواجه  لکه  څېرې  نامتو  تصوف  د  زموږ  دی.  تصوف  او  عرفان  هم  یو 

رح  بلخی،  الدین  مولانا جلال  پيرروښان،  بابا،  بابا،  مانصاری، خوشحال    محمودن 



بیدل،  شبستری،   بابا،  احمدشاه  سینا،  ابوعلی  بابا،  مهترلام  اخندزاده،  الدین  نجم 

تصوف د    معنویت او د   او نور، د   يعلای  بي  شمسو او بي ،میرمن  حمزه ، ابونصرفارابي 

لر   روحاني  ډېرو  تر  یې  پیروان  او  آثار  چې  دي  ستوري  هغه  د    ې نړۍ  آن  او  سیمو 

نیول  او عراق  اذربایجان  له  ټولو هیوادو کې  تاجک  ې سیمې  او کشمیر  س تر  تان، هند 

کې درناوی او اخلاص و،    « کانیګُرم»روښان ته چې څومره    پورې پېژندل کېدل. پیر

تاجکستان، هرات... او نورو سیمو کې و. مولانا تر روم پورې مریدان    يهومره اوسن

د ابراهیم بن ادهم نوم عرب او  بالمقابل د شاوخوا سیمو پیران او متصوفین لکه  لرل،  

د خواجه عبدالله انصاری مناجات لا د هند عام او خاص په یاد لري    عجم پېژني او

نو او ارمانجنو  و درد ډکو زړ   الله پاک دربار ته خشوع او خضوع یې  له اخلاص او  او د 

کوي.   وروړاندې  هندوستان  هیلو  نوم  په  ازد  دابوالکلم  ورشو:  به  ته  وختونو  نږدې 

برخه یې مدینه منوره عربستان کې تېره کړې، عربان یې خپل    -ویاړي، د ژوند څه 

ځینې   سیمې  د  چې  دا  موخه  دی.  هرات  د  افغانستان  د  آزاد  ابوالکلام  خو  بول، 

دوی هریو د تصوف او عرفان په برخه کې هغه اثار  اني مفاخر مو شریک دي.  عرف

تصوف    هیوادو کې نشته. زموږ د هېواد  متصوفینو د  يپریښي چې ساری یې اسلام

یې    و ټول  تر څیلې  ګاللي،  پړاوونه  یې  اخلاص  او  تواضع  په  کړي،  تعریفونه  روښانه 

پخې کړي، فکر او ذکرونه یې کړي او مراتب یې ترلاسه کړي دي. خو مخکې تر  

دې چې د تصوف د ډېر غامض او ځانګړي بحث نورو مسایلو ته ورشو، لومړی به دا  

او تصوف   عرفان  نه وي چې  ولیکو. هېره دې  فهمه وي  عام  لنډ چې  ډېر  مفاهیم 

معاني  او  اصطلاحات  خپل  صوفیان  او  ژبه  خپله  سالکان  لري،  ادبیات    ځانګړي 



هغو په مانا او ژورتیا    کاروي. ترڅو دې برخه کې پوره مطالعه نه وي، ستونزمنه ده د

وپوهېدای شو. په تېره بیا دا ضرور ده چې صوفیانو سره ناسته ولاړه او د دوی وجد،  

جذبات او احساس راته معلوم او لیدل مو وي. متاسفانه اوس تصوف او عرفان په  

او اخلاص نشته، زموږ د څلوېښتوـ پنځوسو کلونو نسل کې یې    هغه خپل دروندوال 

وروستۍ او خال خال نښې وې، چې نور نو یواځې د هغوی خاطرات را پاتې دي.  

تصوف د حقیقت جوهر    البته  د ریا او تظاهر لباسي پیران به ځای ځای وي، خو د

 . ، یا به ډېر کوم وي. استثنا شتهښايي پکې ونه مومو 

پیر معلوم    صوفي   د هر  نامتو او کم پېژندل شویو مریدانو او   له پخوا څخه د لویو او 

نویو کلونو و،   او  تازه  مُ   د  نه وو، خو د  رشد که په لیکليمُ   رید و پیر،  خلکو    بڼه هم 

ننګرهار بلخ، غزنيحافظه کې شته،   پکتیا،  د  ، کندهار، هرات،  او    کې  پیرانو  نامتو 

به موضو  یادونه  او طریقې  اوږده کړيسلسلې  ډېره  نامتو عرفاوو  ع  د پخوا وختونو   .

کې    و کابل، خنومونه، ژوند لیک او نښېرونه لږ څو کرښې وروسته پېژندل  شوي دي

د خپلو خپلوانو  د وروستیو کلونو او متاخرینو نومونو ، سلسله او طریقت چې  چې ما  

اورېدل،   څخه  پیرصاحب،  مولاناصاحب،  »څرخ    د صوفیانو  تګاو    يبهای  صوفي د 

بلند   ېقلع  ، دصاحب   خلیفه   يمسګر   خلیفه مبارک صاحب) قلعه ی جواد(، دجان،  

حاجخلیفه  بابا   ي ،  نور  « ملنګ  څو  داو  او   .  نومونه  نامتو  شمېر  همدې  په  تصوف 

لرو   بدخشان پورې  او  او کنړ  ننګرهار  لوګر،  تر هرات، کندهار،  نیولې  بلخ  له  څېرې 

فکر او ذکر حلقې   د ې دوی وروستیو ک چې د ټولو د نومونو یادول دلته ممکن نه دي.

د نشته.  یې  نښېرونه  خو  لرلې،  خانقاوې  مناقیبو   او  ښار  پخ  کابل  د  ټول    وانیو کې 



د و.  معمول  کلام  توګه  بیل  عارفانو  په  آغا»ګې  مثنو   « سیدفخرالدین  له  مولانا    يد 

و. پښتو نعت خوانانو زیاتره د رحمن  و   فظ او بیدل پورې ابیات یاد کړينیولی ، تر حا

 یو څو نور نومونه او ذوات هم یادوو: بابا کلام ته مراجعه کوله. 

او عرفان    لومړني  ډېر پخواني افغانستان کی   اهل تصوف  وو:  او مشهور  دا کسان 

، بایزید،  ي، ابویزید، بسطامي ، ابراهیم ادهم بلخيعبدالله انصار   ابوالخیر،   ابوسعید 

قشیر  ابوالقاسم  بوعلي  ي عبدالکریم  فارابي  خراساني،  سهروردي،  بایزید  سینا،   ،

ورپسې    يبسطام انصار او  عبدالله  ادهم،  يخواجه  بن  ابراهیم  بابا،  خوشحال   ،

، رحمن بابا، نجم الدین اخندزاده، مهترلام بابا،  يپيرروښان، مولانا جلال الدین بلخ 

ابون  ابوعلي  ، بیدل، حمزه  بابا،  احمدشاه  او   ،فارابي  صرسینا،  بی شمسو  میرمن  بی 

تاریخ  يلایع هغه  خامخا  دلته  البته  شو.  چ  ي یادولای  رااخلو  هم    ي اوسن  ې دوره 

د کې  خراسان  او  کېد  بلل  )خراسان(  اوسن  افغانستان  د  وخت  ختیزه    يهغه  ایران 

دبرخه،   راتللهازبکستان    ي اوسن  او  پکې  برخه  چې.  لږ  هیروو  اهل    نه  خراسان  د 

اوسیدل وو، موخه دا چې زموږ هیوادوال صوفیان    ېممبئی  ک او آن    تصوف دهلي 

یو   د  لرل.  مُریدان  یې  کې  سیمو  لیرې  او  وو  میشته شوي  هم  بهر  پولو  اوسنیو  له 

یا    سرحد او پولې مطلق ټاکل ستونزمن دي. که یو شمېر عارفان بلخ، هرات ، غزني

 کابل کې وو، نوم، شهرت، آثار او ویناوې یې پراخه سیمو ته رسېدلې وې. 

د   چې  غوښتي  بیلګې  عارفانو  او  متصوفینو  نامتو  هغو  د  مو  کې  برخه  بله  دپوښتنې 

د  په  وي،  پاتې  را  نښیرونه  یې  اړه  په  عرفان  او  لاند  ېتصوف  کې  څو    ېبرخه  یو 

لرغوني د  دی چې  نښیرونه  هغه  دا  البته  یادوم.  یعن  بیلګې  خراسان    ېافغانستان  د 



برخه  دغو عار د  رامنځته شوي دي. کیدای شي   کې    وربویپراخه   یوه  ژوند  د  فانو 

د    ې، خو په مجموع کي و   ېتیره کړ   بیا تربخارا او تر دهلي،  غزني هرات، کندهار،  

 خراسان عارفان دي. یو یو به ولولو:    افغانستان او پخواني 

 : ادب عرفان او   ي نظامی ګنجه ی

  ي ګنجه ی  ي بن مؤید نظام   ي د حکیم جمال الدین ابو محمد الیاس بن یوسف بن ذک

ه څخه پنځه مثنویانې راپاتې دله  البته  .  ينومیږ   مخزن الاسرار نښیر    نامتو عرفاني 

  ي. د پنج ګنج لومړنۍ مثنو ي په نوم هم یادیږ  يد پنج ګنج یا خمسه نظام  ېدي چ

نومیږ  الاسرار  ک  ې. چيمخزن  بحر  په  لر   ۲۲۶۰  ېد سریح  دغه    يبیتونه  او شاعر 

یوه پاچا فخرالدین    د   ې پاچا فلج ارسلان اړونده سیم  ي د کوچنۍ آسیا سلجوق  يمثنو 

)هغه وخت د یو  ق. کی مړ شوی و( لیکلی وه   ۶۲۲بهرامشاه بن داود په نوم )چی په  

بهرامشاه د دغه  لوی حاکمیت لاندې ځینې کوچني حاکیمتونه هم وو(  . فخرالدین 

د    ي وه. د مخزن الاسرار مثنو   ې ورته پنځه زره دیناره جایزه ورکړ   ې سوغات په وړاند 

 : ي بیت څخه معلومیږ  ېله د ې ده چ ېبشپړه شو  ې ق. کال په شاوخوا ک ۵۷۰

 پانصدو هفتاد بس ایام خواب              روز بلند است به مجلس شتاب

له خپل څلویښت کلنۍ    ې منظومه ده چ  ۍلومړن   يد حکیم جمالدین نظام  يدغه مثنو 

او    ې موعظ  ې چ  يګانو مور بلل کیږ  يمثنو   ي وه او د در   ېلیکل  ې څخه یی لږ مخک

له    ي.د  يبیان شو   ې مسایل پک  ياو اخلاق  ي، فلسفاو ډیر ژور عرفاني  ي حکمونه لر 

، د  د حمد او نعت تر څنګ د عالم د عدل او انصاف، د انسان د ستروال   ؛ پرته  ېد

ځانته یو رسالت ټاکلی و،    ي . نظامي لر   يد سنجولو او نور مهم عبرتناک ټک   يراتلونک



د ده په نظر    ې ، دا ځکه چراول  ېشعر د دین او اخلاقو په چوپړ کیې چې  غوښتل  

 .  شاعران تر پیغمبرانو مهم دریځ لريسیوری دی او  ي د پیغمبر  يشاعر 

 پرده رازی که سخن پروری است       سایه یی از پرده پیغمبری است

 ا ــــعرا آمد و پیش انبیـــپیش و پسی بست صف کبریا             پس ش

ښه پوه    ې، شاعر باید لومړی په شریعت باند ېپه نظر په مخزن الاسرار ک  يد نظام

کلک نه وي ولاړ، نو باید په شاعرۍ لاس    ې په دین ک  ېه هغه څوک چ ، نو ځکيو 

کړي نه  چ پورې  ځکه  دا  چ  ې،  دی  شریعت  کلک  ېهمدا  ته  شعر  شاعر  صبغه    ه د 

د کتاب له    ې. سریزه چيلر   ې. مخزن الاسرار یوه اوږده سریزه او شل مقال يورکو 

حمد او مناجات او د رسول اکرم نعت او  (ج) ، د الله  يدریو برخو څخه یوه برخه جوړو 

نظام او  راغلی  پکښې  ذکر  معراج  د  آنحضرت  د  ي د  برید  کې  برخه    ې په  لوړ  خبره 

کو ي رسو   ېپور  ستاینه  شاه  بهرام  د  بیا  وروسته  ک  ي .  دغه ستاینه  په  له    ې او  ځان 

ر د هغه تر  ې، خو ډياو آن له هغه څخه هم ځان اوچت ګڼ   يسره پرتله کو   يسنای

  ې او په د  ي کو   ېخبر   تړاووروسته بیا د وینا او خبرو د فضیلت په    ی.د  ې اغیز لاند

د کتاب    ، يوروسته راځ  ې پس  ېد   ېچ  ې. هغه شل مقالي توګه یو شهکار رامنځته کو 

یو   اصلي په  مقاله  هره  ده.  ک  ېځانګړ   ې برخه  هم    ې موضوع  حکایت  یو  یو  او  ده 

سره اړه    ې مقال  ېراځي هرومرو نوموړ   ېپس  ې مقال  ېپه یو   ې. هر هغه حکایت چي لر 

هغ  يلر  د  خ  ېاو  دی،  یو تمثیل  اثبات  د  مطالبو  کد  الاسرار  مخزن  په  زیاتره   ېو 

ده،    داسې لر   هرنه  او خوږوالی  اعتبار  ارزښت،  ځانګړی  په مخزن    ي حکایت خپل 

  د شاعر اصلي   دي.   او نصیحت په بڼه راغلي   ېښوون   مطالب د تعلیماتو،  ې الاسرار ک



د ماد د عدالت ښ  يموخه  او  ته درناوی کول  تولیدوونکو  ک ېنعماتو  ژوند  په    ې ګڼه، 

اخلاق لوستونکو  د  او  لرل  تلپات  ي کمال  یو  دا  ده.  چ  ېروزنه  دی  اثر  د    ې ښکلی 

ک بابونو  دغو  په  جوړ دی. شاعر  فکر څخه  ژور  او  ولولو  د    ېشاعرانه  قضاوت  خپل 

او موزون کلام    يد  ې بیان کړ   اړوند د ټولنیزو وجایبو او طبیعت په    اړهخبرو او وینا په  

او ټولنیزو   ي فلسف  ې. دغه منظومه په مجموع کتر غیر موزون کلام څخه غوره بول

لر  اړه  اړیک  يموضوعاتو پوری  او  او    ې، ټولني د یوه وګړ   ېچ  يد  ېاو دا هغه نظم 

د    ې ټولن  ې. د دغه نظم شتوالی یو ډول اړتیا ده. شاعر د هغيطبیعت تر منځ شته د 

چ لپاره  هغ  ېجوړولو  برابر   ېک   ې په  ورور ي عدل،  نیکمرغ  ي،  و   ياو  ،  يموجوده 

خپل  انساني  او  کتاب  خپل  د  تعلیمات  نړیوال  بشرپال  موخه    ېلیکن  ې او  وروستۍ 

آثار، په تیره بیا حدیقه په    يد سنای  ېد مخزن الاسرار په لیکلو ک  ينظام  .ټاکلی ده 

او مخزن    ي لر   ېځانګړتیاو   ې اثر په خپله یو څه نور   يده، خو د نظام  ې نیول  ې پام ک

  ېتر حدیق  يد سنای  ېالاسرار د بیان د اوډون او جوړښت له پلوه په زیاتره ځایونو ک 

اخلاق    ينظام  ېچ  له پلوه هم ویل کیدای شي  ېڅخه هم اوچت دی. د منځپانګ

  ې حال دا چ  ی.د  ېته ډیر پام کړی دی او له ظلم او ظالم سره په جګړه ک   ې پالن

.  يد ظلم د منلو سپارښت کو   ې او آن دا چ   مسایل را اخلي  ياو ذهن   عرفاني   يسنای

ته ډالۍ کړی    يمخزن الاسرار د ارزنجان حاکم فخرالدین بهرامشاه منګوج  ي نظام

ظلم سره په جګړه دی، خو  له    ي انصافه پیرانو څخه مرور دی او نظام  ې دی او له ب

  ،د ده شاوخواوو  ېچ ېد نورو هغو حاکمانو په ډله ک  ې. ممکن ووایو چيعدالت غواړ 

  ي سنای  هغه عادل او ځوانمرد و او کیدای شي   ېده ځکه بهرام شاه غوره کړی دی چ 



د ستاینوال د نوم سره ورته    ې چ  ي و   ېلامل ګرځیدل  ې پاملرنه هم د د  ي ته د نظام

مخزن الاسرار او حدیقه    ېیعن  .ياثار ورته والی ولر   ياو نظام  ي والی له امله د سنای

موضوع او   ې. مخزن الاسرار د خپليالحقیقه دوو بهرام شاه ګانو ته ډالۍ شوی و 

تر ټولو پیچلی او ستونزمن اثر دی. دغه اثر د خپل حجم له    ي له پلوه د نظام  ېبڼ

له   ېله پلوه تنګ، خو د مضمون له پلوه یو لوی سیند دی، چ  ېکوچنی، د قافی  ېمخ

، د  ي د  ي لیکل شو   ې ورباند   ې په لسګونه شرح  ې پیړۍ څخه تر اوسه پور   ې دیارلسم

دغه   ېچ  لا اوس هم روښانه نه ده. دا هم باید هیره نه شي  ېمعنا ی   و یو شمیر بیتون

ده، د    ې سره مخامخ شو   ې د خطاطانو او کاتبانو لاسوهن  ې منظومه د پیړیو په ترڅ ک

ی ترکیب  کرښ  ېلغتونو  او  بیتونه  شمیر  یو  شوی،  شو   ېنور   ېبدل  ځای  پر    ې ځای 

لر   ېکلم  ېزړ   ۍ، پخوانيد او زمان    يد  ېشو   ېورڅخه  او د هغو پرځای د وخت 

شو  راوستل  کلمات  نظاميد  ي مناسب  له  الاسرار  مخزن  ډیرو    ي.  د  وروسته  څخه 

کتاب څخه تقلید    ېله د   ې لګه او سرمشق ګرځیدلی دی. چا چېشاعرانو لپاره یوه ب

په    کرماني   يتقلید کړی، خواجو   ې : امیر خسرو په مطلع الانوار کيکړی دی دا د 

کتابونه هم    ې، دغه در ېپه تحفه الاحرار ک  ياو عبدالرحمن جام   ېروضه الانوار ک 

لر   ېهر یو ی ته   يشل مقالی  او لکه د مخزن الاسرار په شان په یوه حکایت پای 

ک  ېچ  ېنسخ  ي. هغه سنګيد  رسیدل پیړۍ  اتلسمه  او  نولسمه  او    ېپه  ایران  په 

موږ خپلو کتابتونو کې لرو. البته کیدای شي ځینې    ې او اوس ی  ي چاپ شو   ېهند ک

ولري، دا ځکه چې لومړی ځل بیلابیلو کاتبانو او  او تحریفونه    ې نیمګړتیاو   ي خط  ېی

خطاطانو کښلي، بیا نوي عصر کې مطبعو ته تللي، کیدای شي هم خطاطانو او هم  



وي کړي  تېروتنې  غیرعمدي  وسایلو  بیلګه  طباعتی  یوه  الاسرار  مخزن  د  به  دلته   .

 راوړو:

 مرا چون مخزن الاسرار گنجی           چه باید در هوس پیموده رنجی

 ولیکن در جهان امروز کس نیست         که اورا در هوس نامه هوس نیست 

 هوس پختم به شیرین دستکاری                هوسناکن غم را غمگساری

 جهان نقش هوس بستم بر او پاک              که عقل از خواندنش گردد هوسناک 

*** 

 په  ولس کې یې محبوبیت او    رحمن بابا اود هغه تصوفی ادبیات)شعر(
دا   معمول  پېژندنه کې  نامتو صوفیانو  د  او  بحثونو  پیر  د په تصوفي  د صوفي  ه چې 

سره  ټولو څېړونکو رحمن بابا له دغې قاعدې مستثنا کړی دی. یعنی  معرفي شي، خو  

مُرید و او پیر    ې تصوف د کومې طریق  چې رحمن بابا د   نه ده   له دې چې دا څرګنده

یې  صوفیانه افکار  یې څوک و، خو د ده کوم دیوان چې اوس زموږ په واک کې دی،  

. له دې څخه د رحمن بابا د تصوف طریقه نه څرګندیږي،  وي ديشمنعکس  پکې  

چې   ده  واضحه  دا  کخو  وخت  هغه  باند   ې په  قلمرو  پر  شعر  د  پاچاهي     ېتصوف 

یو شمېر نور فکر کوي چې ښايي رحمن بابا د نهایت خاکساری له مخې خپل    .کوله 

نه وي څرګند کړی ډېر  در   ، تصوف  یو  د وېدا ځکه چې هغه  او  متواضع    ش مشربه 

ل  ایا زموږ په ادبیاتو کې دونکی ور ملنګي عاداتو  تصوف    . نو ستاسو دا پوښتنه چې 

کلام    ادبیاتو څه رول درلود او کوم صوفیان وو چې تصوفي   برخه څه وه او تصوفي

. د  يرګندیږ څدیوان څخه هم موږ ته    ېیې موږ ته راپاتې دی، نو د رحمن بابا له د 

بابا کوم دیوان چې زموږ واک کې دی، هغه   ، چي  ې درې سوه پنځوس غزلرحمن 



یدو  یو مخمس دی ه  او  ب  ، د پښتو عرفاني ې قصیدې دي  بله  یو  ده  ېادب کې  لګه 

وکړو اشاره  یې  به  ته  شعرونو  څو  یو  کې    . چې  شعرونو  او  دیوان  دې  په  بابا  رحمن 

  عشق او زیاتره درویش او خرقه پوش او یا هم د صوفیانه عشق خبرې کړي دي.  

او دیوان یې له تصوفي اصطلاحاتو ډک   ی عرش یې یاد کړی، د یار رخسار یې ستایل 

ک  ستاسو دی.   ځواب  په  پوښتنې  راپاتې    ې د  د  کې  برخه  عرفان  او  تصوف  د  چې 

نو  اړه مو کړې ده،   او د  نښیرونو په  بابا  هغه مبارک کلام کې څو مثالونه    د رحمن 

 راوړم او هر یو به لږلږ توضیح هم کړم. رحمن بابا یو ځای کې اشاره کوي :  

 چې په تخت د شاهی فخر شهریار کا 

 ار کا س عاشقان یې  د دلبرو په رخ

 خرقه پوشو په خرقه کې دی موندلی 

 هغه عیش چې دنیادار یې په دنیاکا 

*** 

نو  ګورو،  ته  اشعارو  ډول  دغه  دد    کله چې  بابا  مین  رحمن  او   په  ېصوفیانه  تشریح 

 کې راسره مرسته کوي.   معرفي

هغه په خپله   صوفیانه رنګ لري.  ېچ شتهبیتونه  د رحمان بابا  دیوان کې ډېر داسې

کړی دی، خانانو سره یې طبع نه لګیده، تواضع او    ش معرفيې ځان یو ملنګ او درو 

په هغه غزل کي چي زیاتره  خوښوله زړه یې له ریښتیانۍ مینې ډک و.    ېی  ير اخاکس

خوشحال خان په څېر،  ، آن دا چې د متصوف د ریاکارو زاهدانو غندلو ته متوجه دی 



د ده د    ېکوي او وايي چي په مسجد او سومنات دواړو ک  ېد مذهب د وحدت خبر 

ځکه   ،شریعت یې په هیڅ توګه نه مني   ېه کیږي. دا هغه خبره ده چ لیار جلوه لید 

. صوفیانو  ي ، خو صوفیان ډېر څه په مجاز بڼه وایسومنات خو د هندوانو معبد و  ېچ

او آن    چې سړی ورته حیران شي   ي په جرات سره ډېرو ځایونو کې داسې خبرې کړ 

الله پاک ته   ې یو شعر ک  ې خان چ  ي . لکه غني)نعوذوبالله( د کفر بوی ورڅخه راځ

واخله زه وږی ستا د دنیا نه یم)!(. دلته رحمن بابا هم په جرات    ې : دا دنیا د  يوای

 : او په زړورتیا سره ویلي

 لیده شي  ېدا زما د یار جلوه ده چ 

 لکه لمر په صومعه په سومنات 

 ترما لا په دلبرانو ډېر مین دی

 کا د کشف او کرامات   ې خبر   ېچ 

 توبه ده  ېد ریا له زاهدانو م

 یې کاندي څوک په رسم و په عادات  ېچ

 په ورځ پند او نصیت وايي وبل ته 

 په شپه ناست وي په مغان په خرابات   

 ایښی  ېدین یې دام دی د دنیا په لار ک 

 پرې را اړوي وحشیان د مخلوقات 



 ې د هغوی په لور یې سترګي وي ختل

 چي په لاس یې سرسایه وي یا زکات 

 اهله پناه غواړم   ېزه رحمان له هس

ُلاف کا په خلاف د مقامات   ېهر چ

***ُ

نصیحت رنګ لري او په همدغه ساده  صوفیانه  د رحمان بابا کلام زیاتره دغه راز د  

غزلو کي د تصوف وروستني    ځینو . رحمان بابا په  ی دژبه یې خپل مطلب بیان کړی  

 مقام ته چي فاني فی الله دی ځان رسېدلی بول: 

 تن مي څه کړې چي زړه یار راڅخه یووړ 

 بیهوده د خال خوني نګهبان یم   

 په نارمات کړې آوېزان وي  ېلکه ګل چ

 د ژوندو د مړو تر میان یم  ې زه هم هس  

 کله ځان راته ول کله عاصي شي 

 نه خبر په خپل کمال نه په نقصان یم 

 ې نقش دی په زړه ک  ې هس ې خپل جانان م

ُنه پوهېږم چي رحمان یم که جانان یم   



***ُ

دا وروستی بیت یې د تصوف معراج دی. دا هغه مقام  ټول شعر ډېر خوندور دی، خو  

حسین بن منصور حلاج یې دعوه کړې وه او د انا الحق یا زه خدای یم ناره    ېدی چ

او د همدغ ته پورته    ې یې پورته کړه  بابا  و.  ش نارې په ګناه د دار سر  دلته د رحمن 

بن منصور حلاج  اشاره ک  ې ، چته ده  حسین  ادبیاتو  د  په منصور مشهور دی   ې په   .

په حقیقت  :  يصاحب د منصور په اړه وای  پښتو ادب نامتو شاعر او څیړونکی جهاني

 و. بلکه د پلار نوم یې   و، منصور د ده نوم نه ېک

  ي حقیقت خوښوونک  او پښتو اشعارو کې منصور بن حلاج د داسې زړور   ي په ډېرو در  

بیان په خاطر د دار له رسۍ هم نه    حق د  د  ېپه توګه یاد شوی چ  ياو ریښتیا ویونک

حق لیدل او بالآخره    ېد تصوف وروستی معراج په هرڅه ک  ېچ   ګورودلته  ویریږي.  

فنا کېدل    ې هر څه حق لیدل، د حق متعال سره یو ځای کېدل او د هغه په ذات ک

یو  معشوق  او  عاشق  او  مذکور  او  ذاکر  مطلوب،  او  طالب  د  معراج  تصوف  د  دي. 

 دا شو د سالک په اصطلاح وصال.   ورکېدل دي. ېځای کېدل او په یوه بل ک 

بیان په برخه کې د منصور نوم    حق د  په شان د  متصوفینو   رحمن بابا هم لکه د نورو

دغه راز د رحمان بابا په یوه بل غزل    ده.  ېیاد کړی او د هغه دعوا ته یې اشاره کړ 

د تصوف د مفکورې او د صوفیانو د وروستي مقام  یې  یو بیت    ،بیته ده  ۲۲  ېچ   ېک

 :   افاده کوي 

 ته چي ما منعه کوې د یار له دره



 کوم یو در له دغه دره بریالی دی 

 شیدا کړم  ې په یار باند ې زه د یار مین

 که څوک ماګڼي زه نه یم واړه دی دی 

 چي وحشي مجنون یې ښهر لره راووست 

 وړغندی دی  ېد لیلا د زلفو هس  

 په جام د زرو ي زرداران که اوبه څښ

 خوښ زما دا خپل د خاورو کنډولی دی 

 اورنګ زیب که د ډیلي په تخت نازیږي 

ُدی.  خپل خونه هر ګدای لره ډیلي  

***ُ

که څوک ماګڼي زه نه یم واړه دی    ) يچي واي ېیو نیم بیت : دغهي صاحب وای جهاني

افاده ده    (دی   د    ، داد تصوف د عال مقام  بابا  غزل  او قناعت    دروېشيد  رحمن 

ته   اخلاص  دغه  هم  خلک  نور  او  دی  مخلص  دروېشانو  د  بابا  رحمان  دی.  بیان 

تصوفی بیان کړی، نو یو شمیر    خپل شعر یو یو بیت کې   . دا چې رحمن بابا درابول  

هیڅ    خو په صوفي مشهور وو،    چې ګویا؛ رحمان بابا  یې شک کې اچول  ينکڅیړو 

اما موږ دا خبره کلکه نه نیسو، دا ځکه چې د ډېرو نامتو  .  بشپړ صوفیانه غزل نه لري



بلکې یو   صوفیانو زیات داسې شعرونه شته چې له پیل ترپایه تل صوفیانه نه دي، 

 څو بېتونه یې صوفیانه دي. 

ۍ او  ملنګټول ژوند یې په    ېرحمن بابا، چ په دې توګه د یو شمېر څېړونکو له نظره؛  

صوفیانه غزل   . سره له دې چې کوم بشپړپه صوفي مشهور و ، وی شګمنامۍ کي تیر 

یې  کلمات او بیتونه    ېداس  عارفانه فکر ښکاري او   ، خو ډېرو ځایو کې یې ژورنه لري 

.  په هغه غزل  ، بلکې د صوفیانه شعر اوج دیصوفیانه رنګ لرينه یواځې    ېچ  شته

، د مذهب د وحدت  ای  زیاتره د ریاکارو زاهدانو غندلو ته متوجه دی یو ځ  ې چ  ې ک

ک  ېخبر  دواړو  سومنات  او  مسجد  په  چي  وايي  او  لیده    ېکوي  جلوه  یار  د  ده  د 

چ ده  هغه خبره  دا  مني)مدرسه(  شریعت   ېکیږي.  نه  توګه  په هیڅ  چ  ،یې    ې ځکه 

معبد  هندوانو  د  وه  سومنات خو  نه  رای  په دې خبرو  خو تصوف)خانقا(  په    ي و،  او 

د   آن  سره  بن  جرات  اوچتوي،  حسین  هم  غږ  شان  په  د)اناالحق(  حلاج  منصور 

 دي:  ېخان هم همداسې زړور و،  او رحمن بابا هم فرمایل  خوشحال 

 دا زما د یار جلوه ده چي لیده شي 

 لکه لمر په صومعه په سومنات 

 ما لا په دلبرانو ډېر مین دی  تر

 کا د کشف او کرامات   ې خبر   ېچ 

 توبه ده  ېد ریا له زاهدانو م

 چي یې کاندي څوک په رسم و په عادات 

 په ورځ پند او نصیت وايي وبل ته 



 په شپه ناست وي په مغان په خرابات   

 ایښی  ېدین یې دام دی د دنیا په لار ک 

 پرې را اړوي وحشیان د مخلوقات 

 ې وي ختل ې د هغوی په لور یې سترګ

 په لاس یې سرسایه وي یا زکات  ېچ

 زه رحمان له هسي اهله پناه غواړم 

ُلاف کا په خلاف د مقامات   ېهر چ

***ُ

ساده   همدغه  په  او  لري  رنګ  نصیحت  د  زیاتره  کلام  بابا  رحمان  خپل ژ د  یې  به 

ک بیت  یوه  په  کي  غزلو  دوو  یا  یوه  په  بابا  رحمان  کړی.  بیان  تصوف    ېمطلب  د 

 فاني فی الله دی ځان رسېدلی بول.    ېوروستني مقام ته چ

 راځئ یو ځل بیا دغه لاندې صوفیانه شعر په دقت ولولو: 

 زړه یار راڅخه یووړ   ې تن مي څه کړې چ

 بیهوده د خال خوني نګهبان یم   

 لکه ګل چي په نارمات کړې آوېزان وي 

 زه هم هسي د ژوندو د مړو تر میان یم   

 کله ځان راته ول کله عاصي شي 



 نه خبر په خپل کمال نه په نقصان یم 

 خپل جانان مي هسي نقش دی په زړه کي 

ُنه پوهېږم چي رحمان یم که جانان یم   

***ُ

لا   دوهم  تر  درېیم ځل  په  او  دوهم  په  اول ځل  له  لوستل  تکرار  تکرار  د دې شعر 

ر  هډېر ځله په ج   . رحمن بابا هم  دا وروستی بیت یېژورې ماناګانې ښندي، په تېره  

. د رحمان بابا په دیوان کي  د حق د لیدو او حق سره د یوځای کیدو غږ کړی دی 

د یار په مینه د شیدا کېدو هم وایي. ځینې وخت ځان هم ملنګ او  کې    ځینی ځایو 

 صوفیانه غزل ولولو: بل  دلته به د رحمن بابا یو  آن )ګدا( بول. 

 ته چي ما منعه کوې د یار له دره

 کوم یو در له دغه دره بریالی دی 

 زه د یار میني په یار باندي شیدا کړم 

 که څوک ماګڼي زه نه یم واړه دی دی 

 چي وحشي مجنون یې ښهر لره راووست 

 د لیلا د زلفو هسي وړغندی دی   

 زرداران که اوبه څښی په جام د زرو

 خوښ زما دا خپل د خاورو کنډولی دی 



 اورنګ زیب که د ډیلي په تخت نازیږي 

ُ.خپل خونه هر ګدای لره ډیلی دی 

***ُ

دی    یکه څوک ماګڼي زه نه یم واړه د )یې له ګدا څخه موخه خپل ځان دی اودلته  

نور ټوله غزل د ده د    ، چې د حق دلیدو ادعا کوي. د تصوف د عال مقام افاده ده   (

دروېشي د  څېر  په  چ  نور کلام  دی  بیان  قناعت  ک  ېاو  غزلونو  زیاتو  ډیرو  یې    ې په 

لید  بابا د دروېشانو مخلص دی او نور خلک هم    لهمدغه مضمون  کیږي. رحمان 

رابول ته  اخلاص  چدغه  کوي  فکر  داسې  خلک  او    ې .  کمین  ډېر  یو  بابا  رحمن 

ه یې د صوفیتوب ادعا هم نه  ع له املمتواضع انسان و، کیدای شي د نهایت تواضُ 

نه وي  دروېشۍ ادعا  صوفیتوب او د  د خاکساری له امله یې ممکن    ، یعنې ې وي کړ 

 دلته به د درویش د مقام په اړه د ده یو ښکلی غزل ولولو:  .ې کړ 

 رسي  ېپه یوه قدم تر عرشه پور 

 ما لیدلی دی رفتار د دروېشانو 

 له مرګه  هومره خلق بې زیارت کا پس 

 چي بازار وي په مزار د دروېشانو   

 هر بهار لره خزان په جهان شته دی 

 خزان نه لري بهار د دروېشانو 

 درست دېوان د رحمان زار تر دا غزل شه 



ُچي بیان یې کړ کردار د دروېشانو 

***ُ

او   بابا د خپل شعر زیاتره برخه د مجازي معشوق ستایلو، هجران او وصال  رحمان 

په   یې  برخه  او همدغه  دي  نصحیتونه  هم  یې  برخه  یوه  ده.  ورکړې  ته  نازکخیالیو 

افاده کړې ده چ او کلماتو  او ښایستو عباراتو  په    ې دومره ساده  د هغه شعر یې هم 

محبوب کړی دی او له ده پرته له بل هیچا سره د بابا    ې خواصو او هم په عوامو ک

ه کړې  نهر شاعر د پښتو شاعرانو ستای  ېلقب خوند نه کوي. له ده څخه وروسته چ 

بابا نوم یې معمولاً په سر ک  ،ده ی، نو د ده اغیز په نورو  د یاد کړی    ې نو د رحمان 

 :محمدکاکړ یې ډېر ښه حق ادا کړی دی  . پیروروستیو شاعرانو زیات و

 که هر څه وايی نازک شاعران شعر 

 ولی دوی ګڼي معجز د رحمان شعر 

 سوز ګداز د محبت یې مګر زیات وو 

 شان کړ بیان شعر   ېُچي سوزان یې هس

 جوړ په شعر کي رحمان لسان الغیب دی 

 پدا څېر نسته هرګز د انسان شعر 

 تر مصراع یې جار شه لاړ د مرغلرو 

ُپه څه تار یې آویخته کړ یکسان شعر 

***ُ



نصیحت یې کاو او خلکو    ېشعر کمال دا و چ  رحمن بابا د  چې د  يځینی نور بیا وای

اوصافو د ښودلو لپاره د   عال  یویو ځای د انساني  ېته یی پند وایه، په ترڅ کې به ی

ک ولس  په  بابا  رحمن  دا چې  لنډه  وکړه.  درویشانه خبره  زړه  او    یو صوفي  د   ېخپل 

په دیوان خپل فال ګوري. د هیڅ    ېچې خلک ی  ي عارف په توګه دومره محبوبیت لر 

ک عوامو  په  دومره   به  اشعار  بابا    ېشاعر  رحمن  د  چې  څومره  لکه  وي،  نه  مشهور 

  موټری مشهور دي. آن بیسوادان د رحمن بابا شعرونه په حافظه کې لري. موږ ډیرو  

او آن اردو ژبو بېسواده ډریورانو په پوره    يادبیاتو کې ګورو چی ډېرو پښتنو، در  ژبو 

زیاتره   یې  یا  لیکلي،  باندی  موټرو  خپلو  اشعار  بابا  رحمن  د  لرلو  اواخلاص  عقیدت 

خلک د یو)نقل قول( او)نقُل مجلس( او پند او نصیحت په ډول راوړي. همدې ته  

 وایی ریښتنی محبوبیت. 

 

 اشعار:   شمس الدین محمد او د هغه تصوفي

لړ کې    د عرفاني  په  نښیر  آثارو  د  دا    . يد   (مقالات شمس )یو  باندې  ژبه  په دري 

نوم دی چې   اثر  الدین محمد تبریزي د یوه  نسخې یې زموږ په واک    يخطشمس 

مخونو کې د جعفر مدرس    ۳۱۱په  کې نشته، خو چاپ شوی نسخه یې لرو. دا نښیر  

شوې لیکل  ورته  سریزه  شوې،  ورباندې  کتنه  بیا  او  تصحیح  سره  هڅو  ،  ده   په 

لیکدود نښپار  او  الخط  ې یې سمې او یولاس  شوي، عربي تکراري اګرافونه، رسم 

  ۲۲x۱۴عبارات یې له منځه وړل شوي او د لغاتو شرح پکې راوستل شوې ده او د  

  ه ل. کال چاپ شوی د۱۳۳۷کچې په اندازه د تهران د نشر د مرکز په مطبعه کې په  



تر   بیا  د  ۱۳۸۵چې وروسته  نور هم خپور شوی دی.  اووه ځله  پورې  دغه    ل. کال 

کتاب په بیا سمون کې د یوه ادبي کمیابه کتاب په توګه پاملرنه شوې ده او اوسنیو  

مدرس(   جعفر  او سموونکي)  کتونکي  بیا  دي.  کړي  آسانه  لوستل  یې  ته  لوستونکو 

لون ورکولو او تصرف او لاسوهنې حق نه دی ورکړی او سبک او متن یې  د ځانته د ب

لي سالم وال څخه یې لوستونکو ته ډاډ ورکړی دی  روغ پریښی دی او د متن له کُ

او ویلي دي چې پرته له هماغه اصلي متن څخه بل متن یې نه دی کتلی. دغه اثر  

په پوره دقت سره د لاسکښلو خطي نسخو او موجودو منابعو څخه په استفادې پرته د  

لوستل   سره  آسانۍ  ډيره  په  چې  دی  شوی  خپور  څخه  نیوله  کې  پام  په  له  سلیقې 

له مولانا سره    شي. دکیدای   پکیر درویش و چې  یو  لیکوال شمس تبریز  اثر  دغه 

له شیخ   مولانا  له دې چې  وکړه. سره  اغیزه  ژوره  ډیره  باندې  مولانا  په  یې  ملاقات 

برهان الدین محقق ترمذي څخه د حال او قال علم د کمال تر بریده پورې حاصل  

بل کړي، دغه   زړه کې  په  یې  اور  د عشق  اړتیا وه چې  ته  اورلګیت  یو  او  و.  کړی 

ولګاو  سترګو  هاورلګیت شمس  تر  نه  مبالغه  کومه  کې  کتاب  په  شمس  مقالات  د   .

کیږي، له تعارفه او مبالغې څخه تشه ده، هغه په استعارې او تشبیه خپلې خبرې نه  

سینګارولې، وینا سیده او سپینه وه. شمس خپلې خبرې ټولو ته: که مولانا و یا یې 

څوک به چې و په قاطعیت سره اورولې. مقالات شمس اثر د مولانا  کوم مرید یا هر 

له    يیو ډیر څرګند او غوره انځور وړاندې کړی دی. د بیلګې په توګه شمس تبریز 

ره  رغلم ... یوه  ”کتو داستان په پوره جزئیاتو بیان کړی دی: -مولانا سره د خپلو لیدو



دغه داستان    . ”. صدف یې لیدل وهدېوه چې په صدف کې پټه وه او په عالمونو ګرځ

 داسې پیل کړی دی: یې 

گوهری بود در صدف گرد عالم میگشت. صدف میدید، بی جوهر یگانه یی یافت،   “

گفت آنچه  د  .”... گفت  یې  برخو  نورو  له  دی،  داستان  خوږ  خاطر    ډېر  په  لنډیز 

 تیریږو.

د مقالات شمس مجموعه له عرفاني مسایلو پرته د رساله لیکنې د سبک یوه غوره  

، خو په تیر او ترخه ژبه باندې او بې تکلفه لیکنه ده.  يبیلګه ده، لنډې خبرې یې کړ 

وايي: داسې  په خپله  برخه کې شمس  از    ” په دې  و همه عالم  باشد  گفتنی  چون 

ریش من بیاویزند که مگو، میگویم، گرچه بعد از هزار سال باشد این سخن به آن 

یعنې هغه څه چې د ویلو وي او باید ويې وایم که    . ”کس برسد که من خواسته باشم

ټوله نړۍ مې ږیرې پورې را ځوړنده شي او وایي چې مه وایه، زه به یې وایم آن که  

زر کاله وروسته هم وي او دا خبرې به مې هغو ټولو ته ورسیږي کومو ته چې زه یې  

غواړم. شمس لیکنه نه کوله، خو وینا یې کوله او خبرې به یې کولې. مولانا سلطان  

ما د لیکلو عادت نه درلود، خبرې نه  ” ده وینا لیکله. هغه خپله وايي:  ولد او نورو به د

. سلطان ولد د شمس له ارادتمندانو او مریدانو سره دغه خواره واره بیانات د  ”لیکم

نورې نسخې   له مخې،  نامه راټول کړل. د سلطان ولد د نسخې  به  مقالات شمس 

څ مخاطب راسمې نه کړې او تر نن  ېدې. هېکاپي شوې او د لاس په لاس به ګرځ

دغې نسخې اوسنۍ چاپ شوې   ورځې پورې تدوین نه شوې او منظمې نه شوې، د

نورو   د  او  وروسته  کولو  پرتله  تر  سره  نسخو  خطي  زړو  شپږو  پخوانیو  له  مجموعه 



و او افلاکي روایتونو تر مقایسه کولو وروسته تصحیح شوي او ګډوډ مطالب او  نکاتبا 

واچول   بڼه  په  ټوټو  پیوسته  د  کې  پای  په  دفتر  د  او  چاڼ شول  یې  ټکي  ربطه  بې 

جلال   ځینې وخت مولانا   شول. د کتاب له متن څخه ښکاري چې د شمس مخاطب 

سلطاالدین وخت  ځینې  یوځای  ،  سره  مولانا  له  وخت  ځینې  او  مریدان  او  ولد  ن 

مریدان دي چې په یوه مجلس کې ناست وي، خو هغه  مطالب او موضوعات چې  

او ځانګړ  ټاکل شوی  یې هم  یو  بیانول  به مجلس کې  نه    يشمس  و، و موضوعات 

یعنې بیلابیل موضوعات او مسایل یې په پاشلي ډول په یوه مجلس کې ویلي دي.  

ځل په بشپړ ډول او بل ځل په لنډ ډول    ځینې وختونه داستانونه تکرار شوي دي،  یو 

شو  بیان  سره  لحن  جلا  زاهد    ي د  يپه  د  داستان،  یو  څخه  غزال  احمد  له  لکه 

د    وې تبریزي داستان او د کلیوال په لاس د خزانې پیدا کیدل او نور. د شمس وینا

. د شمس د مقالو  دي  مقالو په متن کې د وینا کوونکي)شمس( له خولې لیکل شوي 

لې لیکلي چې د لکیوال حضور پکې نه تر  و ده له خپلې خ  کاتب د شمس ویناوې د 

سترګو کیږي. مقالات شمس کتاب وروسته تر سمون او تعلیقاتو څخه څو ځله چاپ  

خپور شوی دی. د تصوفي  او  افغانستان  د  تاسو  دا چې  اینجنیر صاحب  قدرمن    نو 

ادبیاتو ځینې مثالونه غوښتي وو، یو مې دا یاد کړ، دا دې نور هم شته، که اجازه وي  

 او بحث ستومانه کوونکی نشي، دوام به ورکړم. 

 ادب:   عبدالقادر خټک او عرفان

، د ې په پښتو ژبه کعبدالقادر خټک هغه سالک دی چې پیر یې معلوم دی. نوموړي  

  مانا او صوفیانه مفاهیمو او ادبي  د،  ادبیاتو، اشعارو او نښېرونو ترڅنګ  نورو عرفاني



عملاً د شیخ سعدي په نوم    دي. عبدالقادر خټکشعرونه لیکلي    تلازماتو څخه ډک

صوفي   لږ شمېر څیړونکو عبدالقادر خټک ته    سره له دې چې  ید و.  مُریوه شیخ  د  

علت یې هم دا وي چي ادب پوهان چاته په یوه یا دوو غزلو د    ياو ښاي  شاعر ویلي

یې  محتوا    هم دي، مګر   کمصوفیانه شعرونه که    ده    ، خو دخطاب نه کوي  صوفي

څه د    ې تصوف کړی دی او چ  ریښتنی هغه بیخي    آن دا چې.  او ژوره ده  ې ډېره پیاوړ 

 مفکوره » وحدةالوجود« ایجابوي هغه یې ویلي دي:  ډېره له فلسفې ډکهتصوف 

 چا موندلی دی نارې وهي هُوهُو 

 څوک طالب ځني پوښتنه کا کوکو؟ 

 عرشیان یې پرسش کا له فرشیانو 

 فرشیان پسي هم ګرځي په سو سو 

 د دويی خبري مه کوه مطربه 

 په نغمه کښی یو یو وایه نه دو دو

 چي راغلي له عدمه دې وجود ته 

 آواز یو تر بل کوي چي به ځو ځو 

 د ځوانۍ شاهین یاغي شو رابه نه شي 

ُکه فریاد عبدالقادرکوي قوقو 



***ُ

غزل کي د تصوف دونه ژور مفاهیم په ساده ژبه افاده    په یو بل برعلاوه؛  تر دې لا  

نه لیده کیږي. دی، د   کوي چي په پښتو ژبه کي چنداني د بل شاعر په شعر کي 

پخپله به هم و دغي عقیدې ته معتقد وو،    يوحدةالوجود دپیروانو په رسم، چي ښاي

یو  انانیت  (Ego) خودي   د  ذات سره  لوی  د  قایلېدل  موجودیت  په  ته  وجود  خپل  یا 

ک  په مخ  کېدلو  د وجود اصلي    ېځای  بول. دی  او خنډ  هستي هغه وخت حجاب 

چ نیست    ېبول  سیلابشيوجود  اصطلاح  په  ده  د  او  او    ګډ  سره  بحر  لوی    له 

ذرهشيورک    ېپک  سالک پوري  وخته  هغه  تر  ذره  وايي  خان  عبدالقادر  چ   .    ې ده 

. دا هغه مفاهیم دي چي حتی  شيپخپله آفتاب    ،شي موجوده وي او کله چي محو  

مق  عُ هم په دغه    ېشاعرانو په شعرونو ک   ژبو او پښتنو   يدر   نامتو عرفاني  نورود ډېرو  

 : ، وګورئه کیږيلاو ښایست نه لید 

 چي په زړه باندي یې وا د عرفان باب شي 

 دا جهان به یې تر فهم د سراب شي 

 د وحدت دریاب به ویني کښته پورته 

 خپل وجود به ورښکاره لکه حباب شي 

 د خودیه باد چي وباسي له سره 

 د حباب نامه یې لاړه شي دریاب شي 



 څو وجود د ذرې شته هومره ذره ده

 خو چي محو خپل وجود کاندي آفتاب شي 

 د هستیه نوم هاله ورباندي ښايي 

 آمېخته چي له محیط سره سېلاب شي 

 د عنصر د چار دېواله چي راووزي 

 اروېده لیده یې واړه بې حجاب شي 

 و هر لوري ته چي مخ کا نمونځ یې کیږي 

 چي قبله یې د یار مخ وروځي محراب شي 

 په ځنبل د سترګو ځي تر شرقه غربه 

 تر نظر د عارفانو تله شتاب شي 

 خپل به هاله د یارشې عبدالقادره

ُکه په تا باندي یې یو مهر عتاب شي. 

***ُ

په مینه ک او د هغه  او معشوق خطاب کوي  ته د محبوب    ې صوفیان معمولاً خالق 

مستي په بنګ او شرابو افاده کوي. عبدالقادرخان هم، د نورو صوفیانو په څېر، په  

هر څه کي د خپل دلبر مخ ویني. په تور، په سپین، په زلفو، په رخسار، په کلیسا په  



ک چ  ېجومات  وجود   ې هر   ې او  یې  یا  ویني  مخ  دلبر  د  هلته  اړوي  مخ  خواته 

 احساسوي: 

 دلبر مخ را ته ښيي په هر آیین کښي 

 جلوه ګر شي ګه په سپین کښي  ې ګه په تور کښ

 ګه په زلفو کښی ځای وکا زړه را کاږي 

 ګه په سترګو په رخسار او په جبین کښي 

 کله کله په ترسا کښي مخ څرګند کا 

 د صنعان په دود یې وران کاندي په دین کښي

 په څراغ کښی تجلا وکا پتنګ ته 

 بلبلانو ته ښکاره شي په نسرین کښي 

 نور او نار یې د جمال جلال اثر دی 

 قهر مهر یې په تریخ او په شیرین کښي 

 که اثر یې د لبانو پکښي نه وي 

 نه به وو هومره خواږه په انګبین کښي 

 په هر څه کښی ګوره یار عبدالقادره

 که دي نشته شک ګمان پخپل یقین کښي. 



 او یا داچي: 

 فر که ایمان دی و عارف وته یکسان دی کُ

 جمله ُُ واروه که پوهېږې دا وینا زما م

 ستا فعل هرګز نه دی خال له حکمتونو 

 ته هغه حکیم یې چي دي کار دی بې خلله 

 واړه موجودات ستا په هستی باندي دلیل دی 

 هم دي په توحید باندي تر میاشي تر جَمله 

 هرڅه ته چي ګورې ستا جمال به پکښي ویني

 تا یې چي په زړه د معرفت ډېوه کړه بله. . . 

ادب    يادب څومره له رموزاتو ډک او زموږ پښتو او در   په دې توګه ګورو چې عرفاني 

ده. زیاته  برخه  یې  د    کې  ژبو  دملی  زموږ  صاحب،  مسعود  اینجنیر  ښاغلی  او  منلی 

 تصوفي ادب برخه کې به یو بل نښیر هم معرفي کړم: 

 نجم الدین ابوبکر او نښېر یې: 

مرصاد العباد  »اثر    او عرفاني  کې یو بل نامتو تصوفي  وربوی  او عرفاني  يزموږ فرهنګ

نومیږي. مرصاد العباد من المبدا الی المعاد د عرفان او تصوف یو    « من المبدا الی المعاد

. لیکوال یې نجم الدین ابوبکر عبدالله بن محمد بن شاهاور ډیر ارزښتنمن اثر دی



او لقب   هدې بن انو شیروان بن ابي انجیب اسدي رازي چې په نجم رازي پیژندل ک

دی و  " دایه" یې په  ،  نوموړی  کې  ۵۷۳.  کال  او    (ری )د  ق.  زیږیدلی  کې  ښار  په 

الدین اکبر،   او سفر وتلی. له عرفاني شیخانو لکه نجم  وروسته تر زده کړو په سیر 

بیا په روم) کوچنی آسیا(   او  نورو سره یې طریقت زده کړی  او  بغدادي  مجددالدین 

 کې میشت شو. 

ق. د روم په قیصر ښار کې پیل کړ  ۶۱۸نجم الدین دایه د مرصاد العباد کتاب په      

ق. کال کې یې بشپړ کړ او د روم پاچا سلطان علاؤالدین کیقباد سلجوقي  ۶۲۰او په  

ق. کال    ۶۵۴ق. کال بغداد ته ولاړ او په  ۶۲۲ته یې ډالۍ کړ. نجم الدین رازي په  

اتیا کلن و، وفات شوی او په همدې ښار کې خاوروته وسپارل شو. مرصاد   چې یو 

دې لامل ګرځیدلی    پیړۍ یو نامتو اثر دی. دکتاب پوخ نثر د   ي قمر اوومې  العباد د  

دادبچې   ورباندې  مطلق" پوهان  له    منو   " سحر  کتاب  دغه  چې  ځکه  دا  کیږدي. 

ډی پلوه  ټولنیزه  له  او  پلوه  تاریخي  او  له عرفاني  پلوه،  ادبي  له  لکه  اړخونو  ر  بیلابیلو 

ارزښتمن کتاب دی. نثر یې د خواجه عبدالله انصاري هروي په شان سجع دی او  

عبارتونه د امام غزال په شان پاخه دي. د مرصاد العباد د کتاب موضوع د خلقت او  

او نهایت    )رموز( پیدایښت پیل او پای او د عاشق او معشوق مقصود او د سلوک سِر 

د بیانولو په ترڅ کې د سیر  او رمزونو  او مقصد دی. د اثر لیکوال د تصوف د اصولو  

نبوي او    او سلوک شرایط لیکلي او د قرآن شریف او  احادیثو، دري او عربي امثالو 

اشعارو څخه یې کار اخیستی دی او په دې ډول سره یې د خپل کتاب ارزښت اوچت  

متصوفینو د مرجع په توګه    او زموږ افغاني   کړی دی، نو ځکه څو ځله چاپ شوی دی 



ورڅخه استفاده کړی ده او زیاترو فرهنګیان او د تصوف او عرفان مینه وال دغه اثر  

 . لري 

لري    يمرصاد العباد من المبدا الی المعاد پنځه بابونه لري، چې هر یو یې څو څپرک  

 چې په لاندې ډول دي: 

 لومړی باب: د کتاب پیل)درې څپرکي دي(

 دوهم باب: د موجواتو د مبدا د بیان په هکله)پنځه څپرکي( 

 دریم باب: د موجوداتو ژوند)شل څپرکي( 

 څلورم باب: د نفوسو معاد سعد او اشقیاد) څلور څپرکي( 

 پنځم باب: د بیلابیلو طوایفو د سلوک په بیان کې)اته څپرکي( 

د پورتنیو بابونو او څپرکیو په پای کې څو کرښې د مرصاد العباد د پای په توګه لیکل   

شوي دي. د نجم الدین دایه له پورتني کتاب پرته یو شمیر نور آثار هم په دري او  

په   عرفان  د  ټول  چې  پاتې دي  را  ژبو  عرفاني    اړهعربي  بیلابیلو  د  دغه شیخ  دي. 

لیکل هم  شعر  ترڅنګ،  لیکلو  د  مرصاد    ی کتابونو  همدې  د  یې  بیتونه  ډير  چې  دی 

آثارو کې لیدل کیږي. له خوروېده یو شم  العباد په پاڼو کې او د بیتونو    ـر نورو  ورو 

هم شته. کلام یې د غزنوي سنایي له بیان سره ورته    ن دیواپرته یې یو جلا د اشعارو  

 والی لري. 



د ډګر نومیالی اتل ته ورشو، خوشحال    اوس به دتصوف، رزم، بزم او ښکار او پیکار

 بابا او شعر کې یې تصوف، نو قدرمن مسعود صاحب پاملرنه مو ورته راګرځوم. 

 د خوشحال خان بابا په دیوان او شعرونو کې تصوف: 

ورې، بزم او رزم، مرد میدان او هوډمن مبارز په  موږ تر ډېره پورې خوشحال بابا د تُ 

  ي او په مظلوم ولس د سلطنت طلب  ۍتوګه پیژنو چې د مغل د استبداد، دوکې، نامرد

مبارزه کړ  زړوروه  ن  د   ،وه   ېپه وړاندې  یې  له  او څرګندې    م و خوشحال خان خټک 

آشنا دي. هغه یو شاعر، یو توریالی، یو خان او قومي    افغانان سره ټول    بېباکه وینا

هم و. یو شمېر اشعار یا اشعارو کې یې ځینې    دې ترڅنګ هغه یو صوفيمشر وو. د  

 : ولولو دا غزل  د بیلګی په توګه به یې . دي صوفیانه  ابیات 

 څوک په لوري د کعبې ځي په هی هی 

 څوک دېورې لره چلیږي په جی جی   

 ې دواړه توکه په معنی په حقیقت ک

 په هر لوري غورځوي واړه دی دی   

 عاشقان یې سل هزار یوه معشوقه 

 په هر لوري ورپسې دي په پی پی   

 څوک په کور دننه ناست ورسره کېل کا 

 ګرځي په لی لی   ې څوک همېش ورپس



 میخانه یوه هزار پکښي خمونه 

 د مستانو یې نعرې دي چي می می   

 که همای دی که کجیر دی که کرګس دی 

 د هر چا یې خپل خپل شان دی خپل فی فی

 غواړي  ې هر څوک وسل د خپل اصل پس

 چي نارې د جدايی وهي نی نی 

 زه خوشحال چي د وحدت په میومست شوم 

ُوایم دا چي کاووس کله وو کی کی   

***ُ

لر  رنګ  پایه صوفیانه  تر  له سره  او    يدا غزل  کعبه  په څېر  لویو صوفیانو  نورو  د  او 

د   حق  د  دواړه  درسبتخانه  ته  حق  لیدلو ېموندلو،  د  حق  د  او  په  بول.    اجع مر   دلو 

اسلام    بتخانه، میخانه، خرابات، شراب او مستان   ې عقیده چ  ډول  دا  شریعت کې  

اسلام غوره دین   ېیواز   ې په قرآن شریف ک  ې نه کوي ځکه چ  کې عوامو ته صدق

ادیان شبلل   ټول  نور  او  توی  په  او  ره  ې؛  ګڼل  بتخانه  شراب  دي شمردود  خو وي   ،  

دې   صوفي  په  او  په    شاعرانو  خوشحال  کی  وهي جډله  نارې  یم  ار  شرابي  خو  زه   :

 شیخه که راسره جنګ کړی!... 

 شعر وکوت او په خلاص کومي وایي:  باباخوشحال  پورته مو چې د 



 خمونه  ېار پکښــز میخانه یوه ه

ُد مستانو یې نعرې دي چي می می 

***ُ

 

غزل په وروستي بیت    پورتني بېلګه ییزد  حال بابا  وشدا یې صوفیانه بغاوت دی . خ

د وحدت له میو له جام څخه مستیږي او دا هغه شرعي وحدت نه دی چي په    ېک

هغه صوفیانه وحدت دی    ېبلک  ،حق متعال ته د واحد ذات خطاب کیږي  ېهغه ک

کاووس   ېفنا کیږي او بیا نو په دې نه پوهیږي چ  ېبنده د حق متعال په ذات ک  ېچ

ټول موجودات    ېبنده ته د فنا په حالت ک  له کومه ځایه راغلی وو.    هڅوک دی او ک

یو ښکاري. خوشحال چ بنده ګان  )مُ     ېاو  او ښکېلاکګر غلیم  په مستبد    غل( سره 

ډېر  توره و،   کې  مبارزه  او  رزم  ویليصوفیانه  یې  وخت    ،  هم  د   مناجاتونه  او    دي 

نړۍ کې ډوب شوی دی  کو   .تصوف  فکر  ټول  ده چې  دا  د صوفي   يمعمول   چې 

له ځان او له خپل ګرېوان سره تیریږي. صوفیان معمولاً د    ېټول ژوند په خلوت ک 

او د ټولو مذاهبو    ېاو حتی د ټولو مذاهبو د یو کېدلو خبر   ېورور ګلوۍ، سول  کوي 

بول طالبان  خالق  یوه  د  بالآخره  اړخیز  پیروان  څو  او  زړور  دومره  خوشحال  خو   ،

د هم  خلک  چې  لري،  دین  شخصیت  حقیقت،  تعالی    ي عبادت  خالق  د  او  معرفت 

بیدار   ، هم بزم، هم ديعبادت ته بول، هم مینه ستای او  او اتحاد    يقوم د نجات 

 ده نبوغ و.  خبرې کوي. دا د



 بڼ یو بل شاعر:  دعرفان او د ادب د همدان  علي

دی، چې زیارت یې د کونړ په ولایت    همداني   د تصوف یوه بله  نامتو څېره سید علي 

ق. کال د    ۷۱۴یر سید علی همدانی د  پیربابا زیارت نوم لري. م  کونړ دد  دی.    ېک

دوشنب د  دولسمه  په  ک  ېرجب  همدان  په  ورځ  د    ېپه  اولجایتو  خدابنده  محمد  د 

  ي ر لقبونه لکه حوار ې . نوموړی یو شميد  ېپرانیست  ې سلطنت پر مهال نړۍ ته سترګ

حسین  عارف  علييکشمیر،  همدان،  شاه  ی  ثاني  ،  پلار  لرل.  پوش  سیا  امیر   ې او 

 ې د همدان له ساداتو څخه  او د همد   شهاب الدین حسن بن سید محمد همداني

هغه  د    ېوروزل شو چ  ېڅخه د خپل ماما تر نظر لاند   حاکم و. له کوچنیوال  ېسیم

نوم سید علاالدین و او د خپل وخت نامتو عارف و او د همده په ارشاد د شیخ محمد  

په دولس    ، سید عليېر روایتونو له مخ ېسره یو ځای شو. د یو شم   يحلق  مزد قاني

آیا سید    ېداخل شو، خو دا نه ده څرګنده چ   ېد شیخ محمود په خدمت ک  ېکلنۍ ک

د  په  ک  ېمحمود  اوس  ې مهال  وله سمنانيېچیرته  له اصحاب علااله  د    د.  یی  سره 

ت پړاو  له  یېسلوک  وروسته  ما  ې رولو  د  ارشاد  د  دیار(  )غربای  د  د  او  طالبانو  مور، 

تنو په فتوا د اسلام د دین په تبلیغ وګومارل شو او په سیر او سیاحت    ۳۳مشایخو د  

ق. کال له خپلو    ۷۷۶و. سید علی همدانی په    ېو او د تصوف د لویانو په لټه ک  ې ک

دین د تبلیغ په خاطر کشمیر ته    تنو ملګرو او پیروانو سره د اسلام د سپیڅلي  ۷۰۰

او   خراسان  په  ووت.  سفر  په  حج  د  څخه  میاشتو  څو  له  وروسته  هلته  شو.  روان 

یو څه وخت   همداني  میر سید علي ېد امیر تیمور د یرغلونو په وخت ک ېخوارزم باند 

د تاجکستان د کولاب یوه برخه وه، میشت شو، له هغه    ېچ  ې ک  د ختلان په کلي



او په علاالدین پوره ک سرینګر ښار    يپه اوسن  ې وروسته بیرته کشمیر ته ستون شو 

اوس    ې یوه خانقا جوړه کړه چ  ې و او هلته ی  ې د جیلم سیند تر غاړ   ې میشت شو چ  ېک

په    ېده. دغه نامتو عارف کله چ  ېد خانقا معلا په نوم پات  ېهم د سرینګر په ښار ک

روان شو، په    ي له کشمیر څخه د حج په لور   ېپه میاشت ک  ېد ذیقعد   ې ق. ک  ۷۸۶

ق. کال د ذی الحجی په شپږمه د چهارشنبی په شپه د    ۷۸۶ناروغ شو او د    ېلاره ک

د غسل او    ې وفات شو، هلته ی  ېک   د کونړ ولایت په یو کلي   ېافغانستان په ختیځ ک 

هلته بیا د کولاب په یوه سیمه    ېکفن څخه وروسته جنازه ختلان ته ولیږدول شوه چ

هم وه، خاورو    ېده پخپله هلته پخوا یو جومات جوړ کړی و او یوه مدرسه یې  چ   ېک

له    د ده زیارت شته. میر سید علی همداني   ې ته وسپارل شو. اوس هم په کولاب ک

ستر خدمتونه   ې ی  ېد اسلام د مبارک دین په خپراوی ک  ې هغو کسانو څخه دی چ

  ېی  ې. دغه لوی او نامتو شخص د اسلام له ویاړونو څخه و او په کشمیر ک يد  ې کړ 

چ وروزل  شاګردان  ی  ې زرګونه  یو  هر  بیا  سید    ې وروسته  د  استادان شول  لوی  لوی 

اوچت او د درناوی وړ دی او خلک    ې مقام تر اوسه هم په کشمیر ک   علی همداني 

ته درناوی کو   ېی آثارو شمیر چ  همداني   . د سید علي يزیارت  او لس    ېد  یو سل 

له پلوه د    ې ټوکه کتابونه، رسالات او د شعرونو ټولګه ده، د انشأ د سبک او منځپانګ

د  ېپاملرن تفسیر ي وړ  په  ټولګه  دغه  آثارو  د  روایي.  فلسف ي ،  علمي،  حکمت،    ي، 

  ي روزنیز مطالب، ذوق  ې ی  ې په ټولو ک  ېچ  ي لیکل شو   ې اخلاقو، عرفان او ادبیاتو ک

د ده په نثر    ې چ  يهغه ظرافتونه او نکته سنج  ي بحثونه لیدل کیږ  يمسایل او معنو 

، د ده  يد  ي، د لوستلو وړ او جالبه کړ ېپه زړه پور   ې، د ده آثار یيښکار   ېاو نظم ک



لاندېډ په  آثار  نامتو  رساله    ې ر  التائبین،  مرآه  الملوک،  ذخیرة  شو:  یادولای  توګه 

منامیه، انتخاب منطق الطیر، ده قاعده، رساله وجودیه، رساله ذکریه، رساله عقبات،  

قصیده خمریه ابن فارض، رساله    آداب سفر، فتوت نامه، واردات عنبیه، شرح فارسي 

 درویشیه، رساله تلقینیه، رساله همدانیه او رساله فتوتیه. د شعر یوه بیلګه یی دا ده: 

 هر که ما را یاد کرد ایزد مر او را یار باد 

 هر که ما را خوار کرد از عمر برخوردار باد 

 هر که اندر راه ما خاری فکند از دشمنی 

 هر ګلی از باغ وصلش بشکفد بی خار باد 

 د و غبار گر در دو عالم نیست ما را با کسی  

 هر که ما را رنجه دارد، راحتش بسیار باد 

*** 

 )نجم الدین کبرا( او نښرونه یې:   ي احمد بن محمد بن عبدالله خیوک
 

ویناوال  د  برخه کې  په  او عرفان  نوم    یو   ۍد تصوف  نامتو  الدین کبرابل  ی.  د  نجم 

  ې نوم ی  و. اصلي  ترمنځ یو نامتو صوفيپيړۍ    ې او دیارلسم  ېدولسم  يمیلاد  نوموړی

په شیخ نجم الدین کبرا سره    ېچ  و،( و ي)خیوک   احمد بن محمد بن عبدالله خیوفي 

ق. ترمنځ    ۵۴۶  –  ۵۴۰په    ې چ  و، تراش و   طامه الکبرا او شیخ ول   ې او لقب ی  ه دېیاد

سترګې  نړۍ ته  ېکورنۍ ک  ېعالم ېپه یو یې  ې د خوارزم د خیوک په ښار ک ې کلونو ک

په  پرانیستې وې  او مخوره څیره وه.  نامتو  یوه  د خپل وخت    ( عشقنامه). شیخ کبرا 



زمان  ېک د  ایلخانانو  د  نوم  شیخ  یو   ې د  خپل  ېافسان  ېد  د  دی.  راغلی  توګه    ې په 

  سمناني   –استاذ ورته طامه الکبرا وایه. د علاالدین    ېله امله ی  ۍاو هوښیار   ۍځیرک

امله نجم الدین کبرا نوم غوره کړی و. په یوه بل    ېورته له همدهم  په وینا: خلکو  

ک  خبرو  او  بحث  په  سره،  پیاوړ   ېروایت  نوم    يد  الکبرا  طامه  ورته  امله  له  ځواک 

د درناوی په خاطر ورته ایته الکبرا نوم هم ورکړی    ېورکړل شوی و. ځینو مریدانو ی

د په  په ځوان  ېو، خو  و.  نه  ډیر مشهور  کړ   ېک  ۍنوم  زده  د  علم  د  په    ېد حدیثو 

مک مصر،  خراسان،  عراق،  خوارزم،  سکندری  ې مکرم  ېموخه  په    ېاو  او  ولاړ  ته 

ک مکه  او  عراق  آصفهان،  تبریز،  همدان،  لکه:    ېی  ېنیشاپور،  محدثینو  نامتو  له 

جعفر  ابوالفضل    ، يفراو   ابوالمعال ابو  ابوالمکارم،  عطار،  ابوالعلا  حافظ  محمد، 

شلغصیدلاني طاهر  ابو  او  طباخ  محمد  ابو  حفده،  منصور  ابو  احادیث    ي،  څخه 

  ېد سر میدان په سیمه ک  ې ، په تبریز کېد نفحات الانس له مخ   يواوریدل. د جام

بابا فرج په نوم ی او د  ابو منصور خانقا ته ورغی  له یوه مجذوب سره لیده کاته    ې د 

. د  ېکړ   ېکم  ېاړیک  ېعلم سره ی  ېر کړ چېژوند ت  ېزهد او عزلت ک  ې وشول او بیا ی

یو خلیفه )عمار یاسر( ته   ې خلفاوو له ډل  يبابا فرج په لارښوونه د ابوالنجیب سهرورد

ډوب شو. کله    ېتوګه صوفیانو روزنه ک   ېشو او په د   ې پات  ې ورغی او هلته په څله ک

ی  ېچ دغه شیخ څخه  له  او  راورسید  ته  خانقا  اسماعیل  د شیخ  عراق څخه  د    ې له 

دلو په خاطر شیخ روز بهان ته  ېتبرک خرقه ترلاسه کړه، نو د سلوک کمال ته د رس

چ په    ېورغی  هلته  و،  خاوند  کمال  د  نامتو  عرفان  او  فقه  حدیث،  په  شیخ  دغه 

نکاح کړه. کله چ لور ورته په    ې ریاضت او مجاهده بوخت شو. شیخ روزبهان خپله 



وپوهید چی نجم الدین کبرا د صوفیانو او تصوف په راز او    ېباند   ې دغه شیخ په د 

  ټاټوبی یعنی خوارزم ته   خپل اصلي  ېورته وکړه چ  ېرموز پوهیدلی دی، نو توصیه ی

دشي  ولاړ په  سره    ې .  ماشومانو  او  میرمنی  خپلی  لارښوونه  په  مرشد  خپل  د  توګه 

کبرویه د  کړ او د    ېپه ارشاد لاس پور   ېپه خیوه ک  ې خوارزم ته راستون شو او دلته ی

وموندل او د خوارزم مشاهدانو د دولت په    ې ښود، ډیر مریدان یې ک  ې بنسټ ی  ېطریق

او د ولس په خلکو ک او مینه وال وموندل. د شیخ    ېی   ېلویو سټو  ارادتمندان  ډیر 

د  ې  په تصوف ک  ېچ   ي د  ې بیلابیل روایتونه راغل  ې کبرا د تصوف د احوالو په برخه ک

څرګندو  دریځ  لوړ  ک يده  خوارزم  په  شیخ  حال،  هر  په  یو    ې.  درلود،  ژوند  دروند 

ک غونډو  په  و.  مرشد  او  عارف  ی  ې متواضع  وعظ    ېبه  ژبه  خوږه  او  اخلاقو  غوره  په 

د خپل وخت ول هکاو  خلفا  د شیخ کبرا  ک  .  بلل  قطب  نجم  ې او  نو ځکه شیخ  دل، 

ول  ته  کبرا  وای  الدین  هم  شیخ  مجددالدین  ي تراش  وو:  دا  اخلاف  نامتو  ده  د   .

حمو يبغداد سعدالدین  لالا،  الدین  رضی  شیخ ي ،  او  بهاالدین  العلما  سلطان   ،

له خراسان څخه تر    ې . دوی هر یوه د کبرویه طریقی په خپرولو کعلاالدوله سمناني

لرله. له شیخ کبرا    ېزیار ګاللی او پوره اغیزه ی   ېماورالنهر، شام او کوچنۍ آسیا پور 

شم یو  رسالېڅخه  او  آثار  په    ېچ  ي د  ېراپات  ېر  تصوف  عین    يد  تړاود  د  لکه: 

ژبه د شیخ    يد قرآن عظیم الشان تفسیر، په در   ې الحیات په نوم په دولسو ټوکو ک

. الوایح الجمال و  يدل لازیاته څیړنه غواړ ېکبرا رباعیات، خو د هغو تائید او منل ک

څو    ې په نفحات الانس ک  يمولانا جام  ېچ اثر دی    یو بل تصوفي   ېفواتح الجلال ی

  اړه د مکاشفاتو د اسرارو د خلوت د آدابو په    ېځله یاد کړی دی. رساله فی الخلوة چ



  ېپه څله ک  ېیوه بله لیکنه ده چ  ې، رساله الی الهایم الخایف من لومه اللایم یید

ده او له شیطان څخه د خلاصون او د نفس    اړوند په    د کیناستو، ترتیب او څرنګوال 

لر   ېله وسوس د  د  يد   ېکړ   ېپکښ  ېلیکن  ېی  تړاوپه    وال   ېڅخه  الخلوة  وقایع   .

چ  ده  رساله  یوه  په    ېشیخ  تجربو  د  خلوت  شو   اړوند د  السایر    ېلیکل  رساله  ده. 

اړه  په    يد ظاهر او باطن طهارت او پاک  ېی  ې الحایرالی سایر الواحد الماجد رساله ک

لا نورو پخوانیو ... :  يد   ې ویل  ې ی  ې په سریزه ک  ې ده او د هغ  ېسالکانو ته لیکنه کړ 

ایښ پکښ  يد   ې اته شرطونه  نور  دوه  موږ  او  لس شرطونه    ې ...  ټول  او  کړل  زیات 

: طهارت، خلوت، د  ي توګه دغه »تلک عشرة کامله« شرطونه دا د  ېشول او په د

قلب سلوک دوام د خدای په ذکر سره، د صوم دوام، په ژ  حضور،    يبه د ذکر دوام، 

  ې کول او هغه د لار  ي ، د خواطرو نفع، شیخ سره د زړه ملګر يتسلیم او د توکل مباد 

ذکر    ېمهال ویده کیدل او دمه کول )دا هغه وخت دی چ  پر  ېمل ګرځول، د غلب

شي  مشوش  یورباندی  وروستی  او  ک  ې (  څښلو  او  خوراک  دی.    ې په  منځلاریتوب 

  ې ی  په عربي   ې چ  ي همدارنګه شیخ د اقرب الطریق الی الله په نوم هم یوه رساله لر 

  ده )په پارسي   ې( په نوم ژباړلې هغه د )لس قاعد  همداني  ده او میر سید علي  ېلیکل

سالک ته د طریقت په    ې(. نجم الدین کبرا دغه لس قاعد يده قاعده نوم لر   ېک

دا دی: توبه، زهد، توکل، قناعت، عزلت، ملازم د ذکر،    ېچ  بول  يضرور   ېلاره ک

او د هغه فکر  آثار  منځپانګه د    يالله )ج( ته پاملرنه، صبر، قناعت او رضا. د شیخ 

. شیخ نجم الدین کبرا اتیا کاله عمر  ي ډیر ارزښت لر  ې په پيژندنه ک ېکبرویه د طریق

د   او  د جماد  ۶۱۸وکړ  کال  وسیله    يق.  په  لښکرو  د  مغلو  د  ورځ  لسمه  په  الاول 



خرابه حالت له امله    او سیاسي   ېکوونکو او مغل لښکریانو، ټولوژن  يشهید شو. د تیر 

 د بیلګی په توګه یادوو:  يرباع ې شیخ در  د شیخ زیارت معلوم نشو. دلته د

 در راه طلب رسیده یی می باید 

 دامن زجهان کشیده یی می باید 

 بینایی خویش را دوا کن زیراک 

 عالم همه اوست دیده یی می باید 

*** 

 گر طاعت خود نقش کنم برنانی 

 و آن نان نهم پیش سگ برخوانی 

 و آن سگ سالی گرسنه در زندانی 

 از ننگ بر آن نان نه نهد دندانی 

*** 

 یکدم دل مردانه فرزانه ما 

 خالی نشود زعشق جانانه ما 

 آندم که شراب عاشقی در دادند 

 . در خون جگر زدند پیمانه ما

*** 

 :مولانا فخر الدین علي صفي او نښیر یې 



موضوعاتو څخه    وفيصتنومیږي. د    اثر  لطایف الطوایفبل    یو   ې د تصوف برخه ک

  ې د اصلاح او پند لپاره نور بحثونه هم لري. د ده زیارت په هرات ک  ې پرته، د ټولن 

 نمانځه.   ېدل او د ده یاد به یېده په زیارت ورټول هرات صوفیان د دی. پخوا به د 

پورې لکه چې وویل شول،   زړه  په  ډیر  نوم دی چې  د هغه کتاب  الطوایف  لطایف 

ټوکې لکه:  لري  دري    -موضوعات  او  عربي  حکایات،  روزنیز  ظرافت،  ادبي  ټکالې، 

لیکل شوي دي. په دې توګه دغه کتاب د    تړاوخلکو په    متلونه او نور چې د بیلابیلو 

 ادبي ارزښت او اهمیت برسیره، تاریخي اهمیت هم لري. 

ال     فخر  مولانا  لیکوال،  الطوایف  لطیف  د د  الدی  دین علي صفي،   ن  مولانا کمال 

و. نوموړي د خپل کتاب د مطالبو په    " صفي" واعظ کاشفي زوی و چې تخلص یې

هغه د بشپړواله لپاره یې ډیر    کې ډیرې خوارۍ کړي دي، او د  تدوین او چمتو کولو 

سفرونه هم کړي دي. د لطایف الطوایف د کتاب نشر او د لیکلو طرز ساده او روان  

دی، په هغه کې ادبي تصنعات او تکلفات ډیر نشته. لیکوال د خپل کتاب منځپانګه  

خپل وخت معلومات یې هم پکې ځای   له بیلابیلو اخځونو څخه چمتو کړې ده او د

یو  له دې کتاب څخه  پرته  نوموړي  او    پر ځای کړي دي.  لري.  آثار هم  نور  شمیر 

ق. کال وفات شوی دی او په هرات  ۹۳۹شعرونه یې هم لیکلي دي. علي صفي په  

 . دی کې د هلال چغتایي ترڅنګ خاورو ته سپارل شوی 

ته       الملوک(  سیف  محمد  شاه  وال)  غرجستان  د  لیکوال  هغه  د  الطوایف  لطایف 

و پورې  زړه  په  ډیر  کتاب چې  دغه  و.  ځله چاپ    ، ډالۍ کړې  خپور    څوڅو  شو.  او 

د پیژندونکي  ختیځ  فرانسوی  شغر  شارل  ځل  په    لومړی  غوړچان  یو  کتاب  دې 



م. کال کې په فرانسه کې چاپ کړ، په بل ځای بیا پروفیسور محمد شفیع هم  ۱۸۸۳

نا بشپړه  ۱۹۳۷دې کتاب یو غوړچان په    د م. د لاهور په پنجاب کې خپور کړ. یوه 

نسخه یې په بمبئي کې په سنګي چاپخونه کې خپره شوې ده، خو بشپړ متن یې له  

ل. کال    ۱۳۸۹حواشیو او تعلیقاتو سره. څوڅو ځله چاپ شوی دی. وروستی ځل په  

 د احمد ګلچین معاني په زیار چاپ شو. 

شاعرانو او    و لطایف الطوایف یوه داسې زیرمه ده چې په نورو وروستیو دورو کې ډیر   

روحي   او  آرامي  د  فکر  د  یې  لوستل  چې  لوستي  هغه  واعظانو  خطبیانو،  لیکوالو 

تسکین لامل کیږي، دا ځکه چې دغه کتاب د قرآنکریم آیاتونه، احادیث، د لویانو  

اوسن  لري.  حکایتونه  او  ټکي  لطیف  او  ظریف  ډیر  او  متلونه  لطایف    يخبرې، 

 بابونه لري چې څو څپرکي دي:  ۱۴مخونه او لاندني  ۵۰۴الطوایف 

 په بیان کې)اته څپرکي(  مطایباتو لومړی باب: د حضرت محمد)ص( د ځینو  

 دوهم باب: د لویانو د لطیفو او حکایتونو ذکر)دولس څپرکي( 

 دریم باب: د سلاطینو د ظریفو ټکیو بیان) لس څپرکي( 

 څلورم باب: د امیرانو، وزیرانو او ددیوان د خاوندانو لطایف) شپږ څپرکي( 

یرانو، سپاهیانو، او زړورو خلکو د لطایفو بیان)شپږ  پپنځم باب: د منشیانو، ندیمانو، د

 څپرکي( 

     شپږم باب: د اعرابو، فصحاوو، بلغاوو او دې ته ورته نورو د حکم او مطایباتو بیان 

 ) اووه څپرکي( 



مطایباتو   او  لطایفو  د  اصحابو  او  فقهاوو  قاضیانو،  د شیخانو،  طریقت  د  باب:  اووم 

 ذکر) اته څپرکي( 

 اتم باب: د متقدمو او متاخرو حکیمانو، تعبیرکوونکو او منجمانو لطایف)اته څپرکي( 

 نهم باب: د فی البدیهه شاعرانو د لطافت بیان او د شعر بدایع)نهه څپرکي( 

 لسم باب: د ظریفو خلکو د لطایفو ذکر) هم د ښځو هم د نارینه وو( )یولس څپرکي( 

 یوولسم باب: د نجلیو، ګنډیرو او طفیلي خلکو لطایف) پنځه څپرکي( 

 دوولسم باب: د طمع کوونکو، غلو، درویزه کسانو او ړندو لطایف) اته څپرکي( 

 دیارلسم باب: د ماشومانو، غلامانو، کنیزانو او ځیرکو خلکو لطایف) اته څپرکي( 

او   حکایتونو  د  لیونیو  او  مدعیانو  د  نبوت  د  درواغجنو،  عقلو،  کم  د  باب:  څوارلسم 

 لطایفو په بیان کې) اووه څپرکي( 

 : ستوری ڼدب یو بل رو ا دل د عرفان ېب

اشعار، د ده دیوان او مینه وال له هندوستانه نیولې تر بلخ ،    بېدل، د بېدل تصوفي

کابل، هرات او ایران پورې نامتو دي. د ده عُرس ترڅو کلونو مخکې هم کابل کې  

. د ده اشعار نه یواځې مناقیبو کې، بلکې زموږ د ښوننځیو درسي کتابونو  هنمانځل کېد 

کې شته. له دې پرته زموږ نامتو هنرمندانو لکه استاد سرآهنګ او دکتورصادق فطرت  

 د ده شعرونه دخپلو سندرو لپاره غوره کړي دي.  

عبدالقادر بن عبدالخالق   میرزا   بوالمعاني اد بېدل د پوره پېژندنې لپاره باید ووایو چې:  

  ژبې شاعر او د   يد در ،  و  يُبیدل دهلو   او ځینې وختونه  بیدل    یېتخلص  ارلاس،  



و  میرزا عبدالخالق    کې نوم لري. د پلار نوم یېسبک    ادبي    يهند   تصوف لاروی د 

په   په  ۱۰۵۴چې  ایال  د  بهار  د  هندوستان  د  کال  ته  ه  یپتنقمری  نړی  کې  سیمه 

ې پرانیستې وې. دوی د جغتایي ترکانو د برلاس قبیلې پورې اړه لرله. دا قبیله  ترګس

  يگر   يسپاهشوله او هلته یې    مهاجرته  هندوستان    بیا،  ته  بدخشان   څخهبخارا  له  

 .بدخشان کې مېشت شول  کوله. د دې قبیلې پاتې کورنۍ

دهلو   د یوڅو   ي بیدل  د  پلار  کار  سپاهیان کاله  دا  یې  وروسته  خو  و،  کې  ډله  په  و 

صوفیانو ته ارادت درلود. په  »قادریۀ«  د هندوستان   کې   پرېښود. ده د ځوانۍ په عُمر

نو  عبدالقادر  باندې  زوی  خپل  یې  خاطر  )  م همدې  وروسته  چې  شیخ    کېښود 

   ( شو. عبدالقادر گیلانی 

ورته  دل  ېب مور  یې  وروسته  له دې  وفات شو.  یې  پلار  و چې  کلن  پینځه    قرآن   لا 

نیم کاله    ورزده کړل، خو د ژوند د ناخوالو له لاسه یې مور هم یو   الفبا    او دري  فشری

  يُسپاه  یو میرزاقلندر    غاړې شوه. تره یې  وروسته وفات شوه. د ده پالنه د ده تره ورتر

خو  درلود.    درویشي  و،  یې  عادت  او  ته    و ادبیات  عربي بیدل    کاکا قلندر   میرزا خوی 

ې ته  حلق  وهڅاو. لس کلنۍ کې یې له مدرسې راوکيښ او ځان سره یې د درویشانو 

عربيا  دري دل  ېب  .بوت او   ی ښوونخ  و  کړې  زده  اردو،    ،بنگالروسته  و   کې 

  د دل  ې. بکړ ختم    قرآن   شو. په شپږ کلنۍ کې یې  سره هم آشنا  يو ترکاسانسکریت  

شاعرانه  په  تره  او  ذوق    خپل  ښودل  ورته  اشعار  لومړني  خپل  یې  ځکه  نو  خبرو، 

په    لوستل.     ۱۷کال چې    سپوږمیز۱۰۶۹په لس کلنۍ کې یې لومړنی شعر ولیکه. 

د   و،  میرزا   طیفل میرزاعبدالکلن  شو،  یوځای  سره  د   سپاهیانو  شاهزاده    عبداللطیف 

ته  »کتَکَ«    ښود، خپل تره سره  خو لږ موده وروسته یې دا کار پرې،  یو حاکم و  شجاع

هغه اولاد نه درلود،  .  کې مېشت شو   دهلي   بیدل  ومړ،  میرزا ظریف  ولاړ. کله چې  

یواځې د ژوند وروستیو کې یې یو زوی وشو هغه هم په څلور کلنۍ کې له دنیا ولاړ او  



یې سخت خواش ولیکله یبېدل  مرثیه  یوه  یې  ماتم کې  په  کړ، چې دهغه  بیدل  نی   .

و سره یې پېژندنه وشوه. دا ځکه چې  شاعران  سره و، لویو میرزا ظریف    چې څوکلونه 

وفقه  اوفاضل    یو میرزا ظریف   عرفان  ا، حدیث  ی شخص  دتدریسیې  و  هند    ول. 

شمیر  هواللهی    لکه   و صوفیان  نامتو و  ا  و شاعران  زیات  قاسم  ناستهشاه  ولاړه    -ورسره 

ځانته دل  ېب  لرله.  کې  لومړیو  او«  ي»رمز   په  غوره  تخلص  شاعران    تخلص  دې  په 

  بیت   په هغه کې یې یو   ( ولوست،  گلستان )   خو وروسته یې چې د سعدي  .  وپېژاند

شوق  ه  خوښ شو، ژور اغیز یې ورباندې وکړ او پ»بیدل از بی نشان چه جوید باز«  

یې وجد  او   ځانته  نو  راوست،  کړ»بیدل«    یې  خوښ  شاعرانو  .  تخلص  لویو  د  ده 

  ته ولاړ،   هلي ډی  خو کله چې،  سبکونه یې خوښ و  يو عراق ا  خراسانيشعرونه لوستل، 

 .سبک ته ورګډ شو  يهند 

د ظریف    بېدل  وروستهمیرزا  مړینې  مې  دهلي  له  نامتو شکې  د  او  »شاه    صوفي  ت 

شاه جهان  د    ې ک)نظام حیدرآباد(  د دکن آصف جاه اول،    مرید شو. هلته ی  «  کابلي 

انو د راټولیدو ځای و،  کې د شاعر هلی  ډی  کور په دل  ېب  د .  ې ژوند غوره کړ سیمه کآباد  

بیا نورو و خپل شعرونه لوستل. کله چې بېدل  شاعران  ترنیمو شپو به لومړی بېدل او 

ویلو غونډې د ده کور کې کېدې او د زیارت تر څنګ یې د    وفات شو، هم د شعر 

پاتې »عُرس «  په دود  صوفیانو  را  نوم تراوسه  او د )بېدل د عرس( په  نمانځل کېد 

دیرشو کلونو، بیا وروسته په کابل کی تر دا اوسه دایر او    کی تر   دا دود په ډیلي  .دی

ترپخوانی   نیولی  افغانستان  له  لوستل  دیوان  د  بیدل  د  ماوراءالنهر  د  موږ  وو.  روان 

ارواښاد   به  زیاتره  ورتلو،  ته  د ده عُرس  کابل کې  په  ټولنې غړو  دلیکوالو  افغانستان 

او بیا به فخرالدین آغا    ېحیدری وجودي، واصف باختری، زریاب او نورو خبرې وکړ 

د ویناوو، شعر ویلو او ترنم په  به  د بېدل شعرونه په ځانګړی ترنم ویل. د عرس شپه  

 او اورېدو سبا شوه.   ویلو 



په څلورمه د۱۱۳۳  دبیدل   د صفرې  کال  په ورځپنج شنب   سپومیز    کېُُُلی ډیه  په  ې 

 شو، خو وروسته یې  دفن    سره سم وصیت    خپل کور وربوی کې له خپل    وفات او د

ارادتمندانا  و مریدان جنازه    د  د کورنۍ خپلوانو یېو  ا  و و  ده  د  هغه موقت ځای څخه 

وطن،  اصلي  دافغانستان    خپل  او  راوړه  ظریف«    ته  دفن    د»میرزا  ترڅنګ  زیارت 

زیارت دی،   ې ک   کړه. اوس چې ډیلي  نوم کوم  په  بېدل  ناسمه خبره ده.    د  د    هغه 

افغان څېړونکو په وینا؛  دبېدل ټول اشعار سل زره بیتونو ته رسیږي، خو نن ورځ یې  

بیتونه    ۵۰۰یواځې د اویازرو شاخوا په واک کې لرو. ده ځینې وختونه په یوه ورځ کې  

کلتور  د  افغانستان  د  کلیات  ده  د  لیکل.  او    يهم  ځلا  بهترینو  ودې،  ارتقا 

 کې چاپ شو، ورسره یو  ( لمریز کې په کابل کې په دریو ټوکونو ۱۳۴۲-۱۳۴۱کلونو)

 ټوک کې نثر و. 

څو كتابونه؛ لكه خيرالبيان، حالنامه، صراط  )روښان(  يد بایزید انصار   ېپه دې لړ ک

هم د یادونې وړ دي.  التوحيد، مقصودالموْمنين، فخرالطالبين، مكتوبات او داسې نور  

روښاني  شعر   د  بډای  لارویانو  نثر   ينهضت  او  میراث    ي دیوانونه  په  ته  موږ  متنونه 

 پریښي دي. 

.  .. ي حیدر   يزموږ تر وخته لکه حمزه شینواری، استاد نګارګر، وجود  دغې  سلسلې 

تصوف او عرفان هغه څېرې یادې کړې چې د    او نورو دوام وموند. ما پورته عمدتاً د

د کې    وخت  حوزه  په  په  خراسان  څخه  خراسان  له  نوم  هیواد  د  زموږ  چې  بیا  او 

د کړي دي چې له  وو. یعنی تر ډېره مې هغه صوفیان یااوسیدل  افغانستان واوښت،  

او پښتو    يیې ژوند کړی او آثار یې په در   ې افغانستان ک  خوا اوسني سوه کاله رادې  څو 

 . ، د خراسان د دور مو کم شمیر یاد کړي دي دي

 پورته یو څو مثالونه د تصوف د نامتو څېرو او د دوی د آثارو و. 



  : یو  توضیح  لپاره  د موضوع د ښه وضاحت  اینجنیر صاحب، غواړم  و  څډېر قدرمن 

 ټکي اضافه کړم: 

پیړۍ وه. دا وخت زموږ هجري  نهمه    د تصوف او عرفان ډېره پراختیا اوومه، اتمه او

نیشاپور او هرات او    ي ټوله پراخه سیمه د عربو په نزد خراسان بلل کېده. دا له اوسن

تر خجند او نورو سیمو پورې یوه جغرافیایی ساحه وه، خو    ېکندهار او ازبکستان نیول

  تعلقات پکې تاوده وو. اهل تصوف په دې ټوله ساحه کې یو   ينه وه. فرهنګ   سیاسي

افغانستان عارفان د سند له غاړو    يبل پېژندل او اړیکې یې وې، نوځکه زموږ د اوسن

)بغداد( تلل راتلل او  ز مرک  د اندوس تر غاړو او بیا تر بخارا او آن د وخت د خلافت تر

غزنو  د  لرل. ځکه اوس  یې  مریدان  بلخيسنای  ي آن  الدین  ، مولانا  ي ، مولاناجلال 

  ي او نور نومونه د دې فرهنګ  ي، خواجه عبدالله انصار ي، بایزید انصار ي یعقوب چرخ

د د  او  وخت  شو   عرفاني  هغه  پېژندل  ګډ  بایزید    ېساحې  چې  دا  دي.   نومونه 

آثار کښل، علت همدا و. صوفیانه اصطلاحات  ي انصار  )روښان( په څلورو ژبو خپل 

  ي )خراسان( کې شریک میراث و. د خراسان دین وربویادب په دغه ټول    رفانهاعاو  

 علماوو د اسلام په برخه کې زښت زیات خدمتونه وکړل. 

؟ په بل عبارت، ایا عرفان  ئتاسو د تصوف او عرفان ترمنځ توپیر څنګه ارزو   مسعود: 

 او تصوف دوه بېل مکتبونه دي که د يو مکتب دوه نومونه دي؟ 

،  ډول راولمترادف  ځینې یې په  سره تړلی  او آن    عرفان له تصوف   :دودیال استاد  

او د حقیقت د کشف او    پېژندې  بشپړډېره د    عرفان مانا تر  دمتصوفین وایي چې  خو  

ریاضت    دتصوف  د  سلوک  یو جامع مکتب  او    يعرفان د معنو درک سره تړاو لري.  



د  )بشپړوونکی(مکمل فرد  انفرادي  دی، چې  له  هر سالک  د  اوچت    ياو  ځانګړنې 

لید او داسې نور مفاهیم    او د  اخلاق، عرفاني  نيحالت دی. لکه عرفا  عارفانو نړۍ 

صفا کولو، الله  تصوف د باطن د اوصافو په بڼه کارول کیږي.  چې د)جمع( او د کلُي
او د نفساني  )ج( په    ته د قرب  په    اخلاقو ځان سمبالول دي.   الهیّه تزکیې په خاطر 

طریقت مشرف سالک به تصوف ته منسوب وبولو، خو حتمي عارف نه دی، عارف 

ځکه لومړی منزل    دا   . يد ته رسیدلی و او سالک دی چې د معرفت ح   هغه صوفي 

شناحت چې    شریعت، ورپسې طریقت، بیا حقیقت او ورپسې معرفت دی. معرفت یا

د معرفت مقام د الله سبحانه وتعالی د پېژندنې او شناخت مقام دی، په دې مقام کې 

ویني.  ځلاوې  او  تجلیات  انوارو  د  وتعالی  سبحانه  الله  د  کې  څه  هر  په    د  سالک 

باطن صفا کول او هغه    تصوف په اړه مو وویل چې زهُد، تقوی، د الله پاک ذکر، د

لغت او اصطلاح    وشو. د  ېچې پوره بحث ورباند  ،محبوب کېدل و  ذات ته نږدې او

خو   کړ،  تشریح  ت،ص،و،ف(  ټکې)  په  ټکي  مو  پلوه  له    عرفان له  کې  لغُت  په 

 ( له  ژبې  د عربي  دا  مانا دی.  په  پېژندنې  د  راغلی چې  ( څخه  عَرفََ   )عَرفََ( څخه 

لکه؛   دي  مشتق  ورڅخه  هم  کلمات  نور  څو  چې  دی  مُعرِّف،    مشتق  اعِتِراف، 

تعریف   تعارفُ،  عارفِ،  نورمَعروف،  لغو   او څو  له  تېر  يکلمات.  چې  یې    شو،   مانا 

تمرکز    اصطلاحپه  عرفان   باندې  باطن  په  چې  وایي  ته  ادراک  ځانګړي  هغه  کې 

نه.   له هغه  ته راتلای شي، پرته  پاکولو لاس  له  او د نفس  کولو، د روح صفا کولو 

پړاوونه  اسانه  حقیقت  او  طریقت  شریعت،  دوی  کوي.  تاکید  ټکي  دې  په  عارفان 

وایي چې د سالک رسېدل معرفت ته زیات ریاضت غواړي، دوی له حسي  بول، خو  

سلوک ځینې حالات لازم بول، نو د عارف    او   تجربې او عقلي تحلیل پورته، د سیر 

یو شمیر  معمولاً  کیدو ادعا ډېره کمه کوي. دوی وایي د معرفت پړاو کې پر سالک  

په شان وي، په دې کې    پرامښکۍ چې لکه د خوب، خیال او    ي غلبه کو     مکاشفات 



سالک نه یواځې تېر وخت، بلکې راتلونکی ګوري. دا داسې حالت دی لکه یو راز.  

 لوړو افکارو کې ډوب وي، همدغه افکار عرفاني حالت دی.      دلته صوفي 

 ستاسو په اند د صوفي او عارف ترمنځ توپیر په څه کې دی؟ مسعود: 

په اړه یو کتاب خبرې کیدای شي، د تصوف پنډ    او عارف  صوفيد  : دودیالاستاد  

  پنډ کتابونه زموږ مخکې شته، عرفان هم لوی بحث دی، خو ستاسو پوښتنه د صوفي 

چې ما  آثارو او څېړنو کې  دغو  په  او عارف ترمنځ توپیر دی، نو اوس کار آسانه شو.  

وکړه،   اشاره  تصوف،  عارف،  صوفي د  ورته  زیات  اړه  ه  پسالکانو    او   اهل  ډېر 

دي.   راغلي  مُ   توضیحات  پیرټول  خپل  د  چې  د    ریدان  ته  دوی  لري،  لاسنیوی 

و لږ  عارفان  دخو    مشهور صوفیان ډېر زیات دي،  خطاب شوی دی،  او سالک  صوفي

دواړه د الله پاک دوستان او دواړه ستایل شوي دي، خو    . یاد شوي دي  شمېر ذوات

سلوک پړاوونه او د کشف او شهود علایم او نور مطرح کیږي. په دې    او   دلته د سیر 

د نومونو    کې  دوو  پورته  په  لارویان  دي.   فصمتتصوف  شوي  د   صوفي   بلل    هغه 

چې   سالک  ظاهري طریقت  ژغوري  له  ځان  ناپاکیو  باطنی  رېښتيا،  او  عمل    ووپه 

او    . دوی په عقليي کو ه  ډډ  او له حرامو   غریزې متابعت نه کوي  د شیطاني  ي، کو 

چې د حقیقت پېژندلو او    ور لیکوال وایيځینې ن حق لاره تعقیبوي،    ادراک د   حسي

،  و پنځو حسونو څخه کار اخیستل کافي نه دي معرفت ته د رسیدو لپاره یواځې عقل ا

یو ځانګړ  په  نو ځکه  تېروتنه وکړي،  په دې سره سالک  د    ي ځکه ممکن  ډول سره 

، هغه سالک چې دا پېژندنه  پېژندنه وایي  ي ته قلب  ې حقیقت درک کول عرفان دی، د

بلکې  لري، عارف دی  . دا پېژندنه د بحث او استدلال له طریقه نه ترلاسه کیږي، 

عارف    .ده  ېشهود یې ممکنه کوي. دې ته وجداني پېژندنه هم ویل شو   کشف او

اله او د هغه د  ي هغه څوک دی چې  د  او اسماءوو  صفاتو مشاهد)لیدونکی(    ذات 



او عارف ، تصوف او عرفان مترادف کاروي، د ښه پوهېدو    زیاتره خلک صوفيوي.  

 لږ نوره توضیح هم ورکړو: لپاره به 

چې    هغه د زړه حالت او قلبي معرفت  ،د صفت په توګهعرفان  د تصوف په بحث کې  

او عملي او    يورڅخه برخمن شي: نظر   څخه عارف  په دوو ډولونو و شهود  اکشف   له

هغه څوک دی چې خپل   لر حقیقت  عارف  هغه څه څخه ځان  هر  له  او    ې وپېژني 

او غافل   لرې  له حق څخه  او خپل نفس ورڅخه وساتي کوم څه چې سالک  کړي 

دی. کله چې عارف ځان په  و تطهیر  اتنزیه  کوي. عارف له نارواوو پاک، له ناولتیا  

، نو د قدر وړ شي اومنزلت یې لوړ شي او همدا درجه د الله پاک  دې اوصافو وپیژني

( مانا  من عرف نفسه فقد عرف ربه  نو مشهوره مقوله ده چې: )  پیل دی.  ېپېژندن  د

نو خپل رب به وپېژني.  په عامه اصطلاح کې عرفان    دا چې هرچا چې ځان وپېژاند، 

نه   لارې  له  نقل  او  عقل  تجربې،  حس،  د  چې  دی  )شناخت(  پېژند  ځانګړی  یو 

ادراک    ي باطن  اوږده روحاني مزل او   ترلاسه کیږي، بلکې سالک ته  د دروني شهود،

او    يڅخه ترلاسه کیږي. له دې څخه دا مفهوم اخلو چې عرفان د الله)ج( شهود

او  ي باطن په    پیژندنه  ذات  هغه  عرفاني اسماءد  دي.  پوهېدل  صفاتو  او  افعالو    وو، 

له عقلي  یعن  پېژندنه  لري،  توپیر  او    ې پېژندنې سره  مفاهیمو  او  الفاظو  د  دا شناخت 

مفاهیم نه دي، بلکې یوه ځانګړې موندنه ده چې د سیروسلوک او د    يصورتونو ذهن

شویو  او  ښودل  وروسته  تېرولو  تر  ممکن    منازلو  تمرین  او  مشق  ریاضت،  ډېر  په 

 سالک ورباندې لاسبری شي. 

سلوک او طریقت چې په اصطلاح کې ورته تصوف ویل کیږي، حقیقت یې دا دی  

دننه په نیکو اعمالو ښایسته کړي او له    او باطن/  ې باند  د  چې مسلمان خپل ظاهر/

  د ټولو مسلمانانو   اصل مقصد خو :  دا دی چېیې  تفصیل    نو بدو عملونو یې وژغوري،  



دې ذریعه د شریعت پر احکامو په بشپړه توګه تګ کول دي،  د الله جل جلاله رضا ده او د

ظاهر سره تړاو لري، لکه: لمونځ، زکات، روژه، حج یا لکه: نکاح،    له   ې دا احکام ځین

د باطن اړوند    یځیناو نور،    طلاق او د میړه ماینې حقوق ادا کول،قسم/لوړه او کفاره

او   مینه کول  الله جل جلاله سره  له  لکه  یادول، ېو   ورڅخه دي،  تعالی  دنیا    رېدل،الله  له 

خواهشاتو او    يبیخی له مادیاتو، غریزو   ي کمول، یا ځینی صوفیان بیا وایسره مینه  

د الله تعالی پر خوښه راض کېدل، په عبادت کې    ل،دنیا سره مینه پرېښود   امیالو او

د الله جل جلاله  سره  په اخلاص  سلوک منازل    لارښونه د   پیر په  طریقت دد    زړه حاضرول،

د    خلک سپک نه ګڼل،  ،، هغه ذات ته قربت په خاطر پوره کول د راض کولو لپاره 

که    او  ولغوصه کنټرول  ل، تېرو   فکر  ورځ په ذکر او  -غوښتل او لا شپهځان خوښي نه  

پوره کولو، اوصافو   سلوک، شرایطو دې    و ن  رسېدل.    وکولای شي د معرفت درجې ته

لاسنیوی    تصوف زهد دی او د یو پیر   .اخلاقو ته سلوک، طریقت او تصوف وایي  او

 دي. او پوره کول او د طریقت منازل طی کول  

 د تصوف، عرفان او فلسفې د توپیر اساسي ټکي څه ډول څیړئ؟   مسعود: 

څيړي، خو  سره  او تعقُل  په استدلال  او د ژوند مسایل    ي فلسفه طبیع  : دودیالاستاد  

  او د خالق تعالی د  ي د باطن د پاکبنده  ارزښت دی، چې    يتصوف او عرفان معنو 

کې وي لټه  په  مهم    .رضایت  پکې  احساس  پرتله  په  عقل  او  استدلال  د  صوفیان 

لږ به نوره توضیح ورکړو: فلسفي متفکر مسایل د مادې)طبیعت( او شعور په    .بول

عرفاني  خو  لټوي،  کې  د    تحلیل  پرابلمونه  ټولنیز  او  رواني  نفساني،  خپل  متفکر 

، نه  فلسفې پر ځای په تصوفي او عرفاني اندونو، افکارو او باورونو کې مطرح کوي 

 .  ، بلکې مومي یېد حل لاره یې ورته لټوي یواځې  



تصوف او د هغه د تعریف مو مخکې    توضیح کوونکي ټکي وو، د   څو مقدماتي   دا یو 

  ( فلسفه او عرفان دا درېواړه) تصوف،خو ستاسو د پوښتنی د پوره ځواب لپاره به    وکړ

 تعریف کړو: لنډ لنډ 

روحي تزکیې په خاطر د سلوکو    -او باطني   تصوُف د نفس د پاکواللومړی تصوف:  

تګ    ې درویش/سالک )مُرید( ورباند  یا   پر آدابو ولاړه طریقه/ طریقې دي چې صوفي

رضا  د    )ج(خواهشاتو پرهیز او خاص د الله  موخه ورڅخه له مادیاتو او نفساني   کوي او 

او د    پل خالق د رضا په خاطر ریاضت ګال د خ  دل وي، صوفي لپاره کمال ته رسې

 محبوب قرُب او وصلت یې موخه وي. 

عرفان هغه اعتقادی روش)لاره او    عامه اصطلاح،  په جهانشموله اودوهم  عرفان:  

د  شهود)    یمنزل(  د  غواړيintutionچې  طریقه  له  ور حقیقت    (  او  سره  ومومي 

  . عارف شهود خپله یوه دنننۍ تجربه بول. دا یو قلبی شناخت دی چې دیوځای شي

   کشف او شهود په ذریعه صورت نیسي. دلته عقل او استدلال ځای نه لري. 

. فلسفه هغه  ی د  یفلسفې ته حکمت هم ویل شو   :  ( Philosophie)  درېیم فلسفه  

  مانا وي. دا د عقلاني او   اوشیانو ماهیت    موخه یې د  فعالیت او پلټنه ده چې  يفکر 

ټنې ته د پلټنو یو روش دی چې واقعیتونه ورباندې موندل کیږي. دغې پل  تیوریکي

 . بیان هم وایي طبیعت او فکر دیالیکتیکي

، لید  افکارواو    اندونو   مهرباني وکړئ د وحدت الوجود او وحدت الشهود، دمسعود:  

او   لنډه توګه مالومات راکړئ او د دغو   توګو  نظریاتو    لیدتوګو او  نظریاتو په اړه په  



و  په هېواد کې د ننه ا  غټ توپیر راته په ګوته کړئ. او دا راته ووایاست چې مهم او  

افکارو کې  اندونو او  په پښتو او دري ادب کې په دغو فلسفي    بهر په ځانګړي توګه  

  ( اثارونښیرونو)  کومو نامتو لیکوالو، عالمانو، ادیبانو، شاعرانو او مبلغینو په خپلو ګټورو

 او شعرونو کې اغیزمنه او فعاله ونډه اخیستې ده.   

، ژورې او د اختلاف وړ  ېډېره مننه. د تصوف او عرفان یوې پېچل  :دودیالاستاد  

بحث ته مو اشاره وکړه. وحدة الوجود او وحدة الشهود ژور بحث دی. زه په همدې 

د   ستاسو  فقط  چی  وایم  کې  ټکي بادغې  پیل  څو  یو  کی  ځواب  په  پوښتنې    ریکې 

  ې تصوف او عرفان د یوه مینه وال او د یو داسې ادب دوست په توګه چ  لیکم، اما د

له مجلسونو   د دوی   ما  وو،  زیات  او عرفان  اهل تصوف  مو  او خپلوانو کې  کورنۍ 

زښت زیات فیض اخیستی، دومره وایم چې له دغو دوو په یوه یې خاص ټینګار نه  

په هرصورت؛ او    کوم.  ډېرو ساده  په  ده،  پیچلې  او  باریکه  امله چې مسئله  له دې 

 عامیانه بڼه به یې ووایو:

پلوه   اصطلاحي  له  بیا  او  لغوي  له  لومړی  اصطلاحات  ځینې  چې  مو  مخکې  لکه 

   لغات او مفهوم له پلوه ولیکو: هم داصطلاحات به    وویل، دا دوه عرفاني

د وحدة الوجود مانا دا ده چې ټول)وجود( یا هر هغه څه چی شته، له یوه یواځیني  

مانا کې   په  او  ده  یوه  د دې ټولو موجوداتو منشا  رامنځته شوي دي.  حقیقت څخه 

 ټول واحد دي.  

وروسته،   او کړاو  پړاو  له  منزلو کې  په  د طریقت  مانا دا چې عارف  الشهود  د وحدة 

شاید وروسته تر ډېر دقت، تجربې او څیلو ذکر او فکر د شهود برید ته ورسیږي. دا  

رنګارنګ اشیا او جسمونه یو واحد حقیقت کې     يخوا هستو وخت ممکن سالک د شا

نه پټوي. دلته د )ویني   اورنګارنګیو څخه سترګې  په    -وویني، خو د کثرتونو  لیدلو( 



  ي ټکي زور اچول شوی دی. که په فلسفه یې فکر وکړو نو؛ وحدة الوجود یو میتافزیک

 تجربه ده.  او وحدة الشهود یوه عرفاني

چې دا لغاتونه مو وپېژندل، نو مفهوم یې اسانه کیږي. وحدة الوجود    وروسته له دې 

حقیق  يوای او  مطلق  )یو(  یواځې  ټولو    يچې  د  او  رب  پاک  هغه  چې  شته  وجود 

نور کوم څه چنکائی  یو    ۍد هست  ېاتو خالق دی،  نړۍ کې شته، ټول د همدې  په 

.  څرګندیږي   ېپایه عالم ک  ې په ب  يهست  . یو واحد ذات دياو مظهر د  )وجود( تجلي

له پلوه یواځې یو حقیقيد وح ته، نو ځکه د هستي په  او مطلق وجود ش  دة الوجود 

تاکید کوي، دا نور راز راز او رنګارنګ اشیا او کوم کثرت چې ترسترګو    مطلق یووال

 کیږي، په حقیقت کې مستقل او جلا شتوالی نه لري. 

له مخې؛  مفهوم  د  وحدةالشهود  عالم    د  ټول  د  تجربو سره  په  د سیروسلوک  عارف 

ویني!(، خو په عین وخت کې دا درک کوي چې دا ټوله  دقت وکړئ؛  کثرتونه ویني،)

واحد   یو  له  فقط  کېدل،  )لیدل(  موجوداتو  د  بڼو  بېلابېلو  په  او  کثرت  او  رنګارنګي 

او   سیر  د  عارف  دلته  دی.  ذات  واحد  تعالی  خالق  د  هغه  چې  دي  څخه  حقیقت 

کثرت ویني، خو ورسره دا هم مومي    سلوک په ترڅ کې د ټول عالم او ټولو موجوداتو 

نور څه   پرته  له دې حقیقت  واحد ذات څخه دي،  یو حقیقی  د  یواځې  ټول  دا  چې 

او بیلابیلو بڼو لپاره خپلواک او جلا )وجود(    او رنګارنګۍ  نشته. دلته سالک د کثرت

دا   بلکې  ویني،  عرفانينه  د  )لیدل(  بول. همدا  تجلیات  حقیقت  واحد  یوه  د    ټول 

د اوس  دی.  ادراک  او  شهود  تر    تجربې  لیکوال  شمیر  زیات  نښېرونو  د  تصوف 

 استعمالوي او همدا غوره بول. زیاته وحدةالوجود، وحدت شهود کلمه 

د شریعت او تصوف ترمنځ د   ې چ  ې تاسو په حقیقت کې هغه اختلاف ته اشاره کړ 

شواهد هم    يتاریخ  ېبرخه ک   ېم په اړه رامنځته شوی دی، دو وحدة الوجود د مفه



راواخلو او صوفیانو    ېبه ی   ې شته، د منصور حلاج د اناالحق له نعرې او د دار له کیس

 سره به د شریعت د ملایانو د بحث یو څو بیلکې به یی وګورو: 

عارف حال، چې    د رسیدلوحدة الوجود کې ډوب او د خدای د دوستي نهایت ته  

ناره یې وکړه.    یاو ځان یې نیست کړ   ینور نو د خپل ځان دښمن شو  اناالحق  او 

لکه لومړي سر کې مو  چې   .شریعت عالم ته سوال پیدا کوي  ، دیعني زه فنا شوم 

باریک ادعا کې  الوجود  د  ي وویل، دوحدة  نه  که  منصور    شریعت دعوا  شته،  به  دارو 

  ې د معرفت لوړو پوړیو ک  ېچ   ي، خو صوفیان وایهفر په نوم نه په دار کاو حلاج د کُ

حق   وي،  ډوب  کې  محبت  په  الله  د  کې  سکر  په  ورځي،  ته  حالت  سکر  د  عارف 

، زهد،  او حق پاتې کیږي او بس. او دا نهایت تواضع   ياو حق ستایي  ، حق وایيوین

او د بندګ   او په حقیقت اعتراف  يپاک او د  يده   ېدا ده چې یواز   انادې م  انتها ده 

په دې کې ستونزه ویني  بیا هم  وای  ،هغه موجود دی، خو شرع  ته  :    ي نو صوفیانو 

که سړی د الله په    ستاسو دعوه او تکبر هغه وخت دی چې ځانته حق وایاست، خو 

وکړ  اعتراف  پ  ينزد  یم.  بنده  زه  یې  خدای  ته  به دی)بنده( چې  کي    ه دې صورت 

کي   صورت  دې  په  نو  هم،  عبودیت  او  وي  کړې  ثابته  هم  هستي    يدویخپله 

دوالیزم( بېلېدل،  سره  صوفي )جلاوالی،  خو  راځي،  وای  منځته  یم  يچې   حق 

له منځه    يدوی، نو دلته  دم...ېباندی قایل شوم حق ته ورس)اناالحق(، وحدة الوجود  

: چې  يدا هم وای  دصوفیان بای   ولاړه، بیا که ووایې چې ) هُوالحق( دا هم دویي ده.

  صوفیان بیا د ملایانو .  شيتر څو پوري )انا( یا زه وي هلته )هغه( موجودېدالی نه  

و چې اناالحق ځکه چې پرته له هغه موجود نه    منصور په حقه ویلي:  يځواب کې وای

 د عرفاوو ستونزه شوه.   وی وو. همدغه د شریعت د ملایانو اوشوو او منصور فنا 



لوړه کچه ادبي مولانا   په  پیچلې  او  اوچته معنوي  ډېره  د    بیا خپله  مثنوي کې همدا 

کوي خبره  حلاج  په  منصور  خو  معنوي،  چاندا  بلیغه  سره  مدرسې  ېز  سر    د   د  ملا 

به ینه خلاصیږي  ېورباند  په دار کړی و.  ې ، کنه مولانا  بلخ په خپلو  نامولا   هم  ی 

دعوه کړې    همداسې  بار بار ، هم په غزل او هم په مثنوي کې پخپله هم  شعرونو کې 

بنده ګي او    غوښتنه کوي. په اصل کې   يد بنده ګ   ده.  بالمقابل فقهه مسلمانانو څخه 

ډېر شمیر  دی.    ټول د اسلام اساس  اد  او حق پېژندل   د خالق ارادې ته تسلیمېدل 

  ، د منصور د اناالحق ناره د يفان او په دوی کې مولانا جلال الدین محمد بلخ عار 

ادعا نه    يقربت او وصلت په مقام کې نه یوازي د یوه عاجز بنده سرکښي او د خدای

   .بلکې هغه د تواضع کمال او نهایت زهُد بول ،بول

که منصور د اناالحق ناره، د عارفانو په اصطلاح،  اوس ملا ته سوال پیدا کیږي چې  

حالت کې یې    يعاد  په حال کي کړې وي او هغه معاف بول، نو   ۍد سُکر او مست

غلطي خپله  په  داقرار    ولې  دلته  کړی؟  دی  هم    ( شریعت ملا)  نه  بیا  وړاندې  په 

عارف د سخت ریاضت    ې دی چ  دا خو هغه د وجد حالت   صوفیان دلیل راوړي چې

  ې فر نه دی. په د، نو دا خو کُکوي  ې او اعتراف ورباند  ي دانیت وینوح  په پای کې 

بیا حمزه    ې وروستیو وختو کترتیب د شرع او تصوف اختلاف باریک حد ته رسیږي.  

د وحدت شهود اصطلاح غوره وبلله او دا    پخوانیو مطالعاتو په پایله کې   شینواري د

او دغه    کړ  یی منځوی یا متوسط معرفي ځان    ې حال وګاڼه ان دا چ  منځوی یې یو  

 . اقرار کې دوه څلوریزې لري 



ې  تصوف ادبیات او اصطلاحات تر دوی ډېر مخک  د حق او حقیقت ته د رسېدلو او د

، د  يدیرش کاله مخکې( ابوالمجدمجدود بن آدم سنای  او  زر   آن د غزنویانو پرمهال)یو 

په خپلو اشعارو کې یاد کړي وو. لا    افغانستان لوی او نامتو حکیم او شاعر  ي اوسن

هماغه وخت دغه ستر عارف د شریعت د مبلغانو له مخالفت سره مخامخ شوی و. 

 او شدید حد کې نه و.  يډېر افراط  ېهغه مخالفت فقط د بحث تر برید پورې و، یعن

یو بل عارف به هم یاد کړو: خواجه عبدالله انصاري همدغه )حق یم( ناره په خپلو  

په   یې  رباعیات  او  ده  کړې  تائید  کي  کې    ي عادرباعیاتو  حالت  هوښیار  او  صحو 

په حالت کېلیکلي دي او وجد  نه دسکر  د ،  او که  په    ؛  په وخت کي  لیکلو  رباعي 

 هغه وحدة الوجود   ،خو به هوښیار و  ېنو د کتاب د ترتیبولو په وخت ک  ، سُکر کي و

الوجود )ټول هغه دی او هماغه د وحدة  همه    -چې نور صوفیان هم ورته معتقد وو 

شهاب الدین مقتول او    ملایانو په حُکم   شرع د   د   ګناه یېپه  چې    ( مفکوره،   اوست 

او مصري  اعدام    ذوالنون  ه شمنصورحلاج...  عبدالله  مدول؛  خواجه  له  مفکوره  غه 

شریعت ملا ورسره سخته نه ده   درنه ده، د  ېسره هم وه، خو د مناجات تله ی  يانصار 

په    يصار د الله دربار ته په زاریو دی. خواجه عبدالله انخواجه عبدالله  ، ځکه  ېنیول

ک کې  ېحقیقت  متن  مناجات  کي    د  شریعت   چې  مفکوره  حلاج  منصور  د  همدا 

 پیر هرات په جرات سره وایي:  راوستې ده، خو مردوده او حتی الحاد بلل کیږي، 

 در دیده عیان تو بودي و من غافل 

 در سینه نهان تو بودي و من غافل 



 از جمله جهان ترا عیان میجستم

 .خود جمله جهان تو بودي و من غافل

 په بل ځای کې وایی:   او

 ای زاهد خود بین که نه ای محرم راز 

 چندین به نماز و روزه خویش مناز 

 کارت ز ناز میگشاید نه نماز 

 آن چهبو نماز بی صدق و نیاز  با

*** 

نماز کردن کار پیره زنان است و روزه افزون داشتن صرفه  :  يدې پسې لا دا هم وای

 نان دادن کار مردان است.    نمودن تماشای جهان است،نان است و حج 

پ پاتې  پورته خبرو کې چُ  يصار دلته ګورو چې د شرع دعوا داران د خواجه عبدالله ان

زښت    ې مناجات نامه ک  يخواجه عبدالله انصار   ېچ  ي دا و   ې. ممکن علت ی کیږي 

د الله په نزد ډیر عاجز ښودلی دی) الهی تو آن کن    ې او ځان ی  ې زیات تواضع کړ 

وما سرفراز باشیم( یا) اګرکاسی تلخ است از بوستان است او بیا    که در اخر تو راض

( چی  ښيي  عبدالله  ځان  د  و  ممکن  یې  خبره  دادن(  د)نان  او  است(  ازدوستان 

سخاوت او    ملاصاحبانو ډېره خوښه شوي وي، ځکه ملایان مدرسو او جومات کی د

عرفان او معرفت وروستیو منازلو   دلته د  ؛. په هر ترتیبډوډۍ ورکولو ډېر وعظ کوي 



ب پلوه ډیره  له  نه غواړم ستاسې  ي اریککې د شریعت  نو ځکه  دې لانجمنې    د   شته، 

 ټکی واضح شو.   ه اړه نور مثالونه ووایم، خو اصليپ پوښتنې

یو ځواب درلود، هغه به ویل: زه دا    شینوارییکۍ ته حمزه  دة الوجود دغې بارحد و 

ه  مسئلکړکېچنه    ، ستونزمنه، د شکاکیت وړ اوېپېچلپه تصوف کې تر ټولو  منم چې  

د تصوف او عرفان په اړه پوره    ېهغه کسان چه کې  برخ دى. په دې    ( الوجود  ة وحد)

تصوف  د شِرک او حلول گومان کوي، حال دا چې  مطالعه او پوهه نلري، په تصوف  

  منتقدین  شک کوي   ې . دا چې ځینده  او مبرا  له دغو شيانو نه بېخي پاک  او عرفان  

راځي  نه  کې  ذهن  په  يې  مانا  حقيقي  وجود  د  دى، چې  دا  يې  په  لامل  برعکس   ،

دي بند  کلک  کې  وجود  مادیت  د  او  نه وځي  او جوهريت  ماديت  يې  نه  ذهن  له   .

مجرد تصور يې په ذهن کې نه راځي. وجود نه روح دى، نه ماده، نه عرض دى، نه  

 .جوهر، بلکې د حق ذات او وجود يو شى دى

، چې په حقيقت کې يو د حق څخه په تصوف کې موخه داده ( یا وحدتيو وجود) له

وجود شته او دا څه چې موږ ته موجود ښکاري، په خپله هېڅ وجود نه لري، بلکې د  

وجود   يو  او هماغه  دي  تجلیات  پاکمظاهر  الله  انسان    .  او  الوجود    متصف واجب 

  .بالوجود دى. او په پايله کې وايي چې د ټولو موجوداتو حقيقت يو ذات دى او بس

د ده د شعر په لاندي    عر یو بیت ته هم متوجه وه او ځینې کسان یو ش  مسئله د ده د

 بیت نه و پوه شوي: 

 

 هـــېدلى يمې مقام ته رســــداس  -  عشقه! له پوهې نه ستا هم دى اوچت 

 

 وايي:  دغه د )مقام( ټکی تر سوال لاندې و، نو حمزه دې پوښتنې ته داسې ځواب  



ه  تعاشق  دوه طرفه ښکارنده ده،  دا د وحدت د مرتبې شعر دى، عشق دويي غواړي،  

معشوقه ضروري ده، چې پرې مين شي. حال دا چې په دې مقام کې ما يوه ]انا[  

و، نو ځکه دا مقام د عشق له  نه    نور هېڅ  پرته  ما  له    م،و محسوسوله او دلته هم زه  

دى اوچت  نه  باریکپوهې  دې  شینواری  حمزه  خو  د  ۍ.  متوجه  پخوا    ی ته  له  چې 

شو  مشهوره  یو   ې څخه  هماغه  ټول  او  هرڅه   ( دی(.   چې  ژبې    ذات  دري  د  لکه 

راغلي تعریفونو کې چې  او  اشعارو  اوست(دي    تصوفی  په  )همه  .  حمزه شینواری 

ټولو  ناتو  ئدى، چې د کا   نظراو په دې    دی،  خطا او ناسم    : داي دې اړه په زغرده وای

الوجود    ةه وجوده شته شوى دى او دغه د وحد ل  )ج(د هر څه وجود د خداى    شیانو او

تر دې پخوا هم ډیرو نورو صوفیانو همدا منطق او دلایل ویلي دي او هم  .  مانا ده

د چې  دا  آن  دی  کړی  تلاش  همدا  قانع    یې  په  یې  دلایل  ډول  کوونکي  شریعت 

تصوف له  دغه پیچلي بحث کې    يحمزه شینوار په دې توګه  ځواب کړي بللي دي.  

  ابیات هم اغراق آمیز دي، خو د   ې غنی خان ځین  د   شریعت سره له ټکر څخه ساتي.

مراعات، خان  محترم    فلسفي  زیات  ټولو  په  لیونتوب  آن  او  نازولتوب  ګرانښت، 

 دی)یجوزالشاعر،فلایجوزالغیر!(  .  

که له تصوف او عرفان څخه تېر شو او فلسفه کې شهود او وحدت وپلټو نو وبه وایو  

 چې: 

له منطقي  او لارو  پرته  یو   -طریقو  له استدلال څخه په مستقیم ډول د  او بې  چارو 

او وسیلې   منځګړي  له کوم  پرته  یعنی  کیږي. شهود  ویل  ته شهود  موندنې  معرفت 

سیده کتنه، چې د پېژند عامل یې معلوم وي، خو په    )عینیت(څخه د یو ابجکتیف

 عرفان کې شهود د زړه حضور او د ]حق[ لیدلو ته ویل کیږي.  

هم   یې  د حل هڅې  ده،  ډکه  تناقض  له  مسئله  او  مهمه  مو  پوښتنه  هرصورت؛  په 

دي.   هیرشوي  د  نه  توحید  د  چې  او  وو  د   علم  وجود  د  بنسټ  عرفان  ریښتیاني    د 



حقیقت او د هغه د وحدت مسئله ده، دا په وجودي توحید، ذاتي، صفاتي او افعال 

مانا په تصدیق سره    توحید ولاړه ده، د سالک په نزد د دې مسئلې پایله ا و د عرشي 

  ي وای  په حق کې فنا او پکې بقا ده. هغه عارف چې په وحدة الشهود قایل شي، نو 

د او صفات    چې  اسما  ټول  د هستۍ  نو  ورسیږي،  ته  مقام  پلټوونکی چې دې  حق 

غیب او مستهلک بول، یواځې د    ېذرات، جمادات او ټول نور د احدیت په ذات ک 

احدیت د ذات مشاهده ورته پايي او د ده په روح کې بل هیڅ اغیز او اغیار نه پاتې  

کیږي، پرته د محبوب او خلقت او کثرت له همدې شهود څخه. د عارف په نزد دا  

یا هو یا من لیس  مقام د صاف او خالص توحید ظهور دی، نو په دې مرتبه کې د)

هو  سیر الا  د  چې  )حقیقت(  هغه  بول،  رسیدلی  ته  حقیقت  ځان  ویلو سره  په  او    ( 

 سلوک یو منزل)درېیم مقام( دی.  

  ېد وحدة الوجود قایلان په دې باور دي چې واصل عارف او عاشق سالک چې د 

منزل ته ورسیږي، نو دا مومي چې ټول هغه څه چې )شته( دا ټول د واحد حق تعالی  

او وجودي تجلی یې عارف حس   وجود دی، چې وجودي هېنداره کې راڅرګند دي 

کوي. حقیقي موحد هغه دی چې د وحدت او کثرت ترمنځ توپیر نه، بلکې ټول یو  

 جامع حقیقت بول او د فرق الجمع  مقام ته وصلت موندلای شي.  

په مانا دی، چې عرفاني بحثونو    في بحث کې وجود د )هستي(یپه دغه پیچلي توص

د دې هستۍ په  کشف سره سالک د ریښتیاني وجد احساس کوي. دلته وجود    کې 

او    څخه موخه د بشریت اوصافو کې د عقل د اوصافو پټېدل دي. کله چې د حق 

د نو  شي،  راڅرګند  سلطان  ریښتیانی  ک  حقیقت  تصوف  پايي.  نه  څه  د    ېبشریت 

 شهنشاه او سلطان اصطلاحات هم په دغه بحث پورې اړه مومي. 

 شهنشاه یکی بزم نهاده  –بیایید به  میدان خرابات  



اوسني   وایي چې  یو شمېر کره کتونکي   یادونه وکړه.  ریښتیاني وجد  د  مو  پورته  لږ 

وخت کې تصوف دکیفیت له پلوه هغه پخوانی تصوف نه دی، بلکې دوکه، تظاهر او  

  ې شرک تر بریده رسیږي، چې دا مردود دی. دا چې ځین  وخت د ېبدعتونه او آن ځین

شور او  هیجانات  او  حرکات  ناوړه  باز)صوفیان(  کار  -دوکه  ناسم  دا  کړي،  جوړ  زوږ 

وجد دومره آسانه نه دی. ځکه ابن    يدی. د دوی وجد حقیقی وجد نه دی. حقیقی

   .«الوجود وجدان الحق الوجد »عربی وایی:  

وایي:   کې  وصف  په  وجد  د  عن  » بیا  له  الاحوال  من  القلب  یصادف  ما  الوجد 

 « شهوده.

غیب یوه  وجد  توګه  دې  د   ي په  او  زړه   بارقه  سالک  د  چې  دی  اثر  شان  په  برېښنا 

متاثرمقهور زړه   ،  پر  سالک  د  دی،  بطون  او  غیب  چې  حکم  خپل  او  قوي  او 

معنو  دی  په  شي.  ورک  او  ډوب  کې  هیجان  او  سکر  په  سالک  ژور    يورغوړوي. 

)خپل()ایګو  او  ورک  ځان  څخه  سالک  کې  او  egoحالت  یواځې  فقط  ویني،  نه   )

دا   د  ېیواځې شهود چ نو  عبارت دی، مومي.  ورباندې وجد    حق وجود څخه  وخت 

او دې مرتب ته    ې مسلط شي. کره کتونکي وایي چې اوسنۍ زمانه کې دا ډول وجد 

رسېدل شک کې دي، ځکه دوکه او ظاهري تصنع او د ریا زهُد ډېر شوی دی)الغیب  

 عندالله(. 

ښه به وي چې بیرته خپلو خبرو او د پوښتنې ځواب ته راشو، په کره کتونکو او هغو  

تصوف او عرفان دور تېر شوی بول    مُشتبه کسانو به کار نه لرو چی نور د ریښتیاني

ځل بیا    یې وو: )دریغه دریغه که یو   او آن رحمن بابا د هغه دور ارمان کړی و، ویلي

 په دنیا راشي...( 

،  يد  اتعرفاني اصطلاح  سره تړل  وجد د وحدةالشهود او وحدة الوجود له مفاهیمو 

ځکه ورته اشاره وشوه. یوه بله اصطلاح چې مخې ته راځي، وحدت دی. وحدت   نو 



او   وحدت  ذاتي  دی:  کړی  بیان  ډولونو  دوو  په  مخې  له  مفهوم  او  مانا  د  عرفاوو 

 عرض وحدت. دا هم لکه د وجود او شهود په شان دقت غواړي. 

ته حقیقي وحدت هم ویلا  په مفهوم کې یې هیڅ  يد  ېی شو ذاتي وحدت  ، چې 

کثرت ابهام نه وي. د دې وحدت ځانګړتیاوې بساطت او بادهت دی. )بسُط/   ډول د 

 اني حالت دی چې د معرفت منزل کې سالک ته واقع کیږي.( ت یو روحبساط

شیء( باندې عارض وي، او د هغه په واسطه دا  عرض وحدت هغه دی چې په )  

 وحدت ټوټه ټوټه کیدونکی نه وي. 

د تصوف او عرفان بحث کې دا مسئله )وحدت د کثرت په وړاندې( نوره هم پیچلتیا  

ځ ځین يته  ځکه  دا  وایي    ې،  او  داسې  حقیقي  دی:  ډوله  دوه  په  هم  وحدت  چې 

وخت د موجودیت له نفس څخه    ېچې د )وجود( په اړه ځین  غیرحقیقی. لکه هغسې

موجودیت خبره کیږي. وحدت هم همداسې    وخت بیا د شیانو د  ېیادونه کیږي، ځین

یو د وحدت نفس بل د اشیاوو وحدت دی. که یواځې د وحدت خبره کیږي، نو موخه  

وحدت دی، دا هغه ذات دی چې واحد او موجود دی، خو کله چې د    يورڅخه حقیق

 اشیاوو خبره کیږي، بیا نو خبره دا ډول نده. 

کثرت ټولې هغه چارې او    يکثرت هم یا ذاتي کثرت دی یا عرض. ذاتي یا حقیق

ښکارندې دي چې د دوی ترمنځ کوم مشترک ټکی نشته، بلکې یو بل څخه ذاتاً جلا  

لر  ټاکلي  وي، خو عرض  ېلر   ېاو  یو  پر  نسبي کثرت  او  یا  په    د  شي عارض  هغه 

ده چې هغه    ش وړتیا لري. لنډه دا چې حقیقی وحدت د واحد ذات تجليې واسطه د و 

ته )حق( ویل شوی دی. په دې مفهوم کې د کوم موهوم کثرت قطعاً نښه نشته، 

بلکې په خپل ذات کې د وحدت ټول حقایق لري. هغه اشیا چې شاوخوا د نومونو له 

وحدت په حال کې دي چې په مجموع    يپلوه پراګنده دي، صرف  د اعبتاري یا نسب 



له پلوه وحدت ته را ګرځي، نو ځکه ساري )راګرځیدونکی( وحدت په    کې د کثرت 

 کثرت کې دی. یو عارف وایي: 

 این همه عکس می و نقش مخالف که نمود

 یک فروغ رُخ ساقی است که در جام افتاد

عارف شاعر پورته ذکر شوی) فروغ(  داسې بول چې د ټول کثرت وحدت بخښونکی  

دی. او دا اشاره  وجه الله ته ده چې اهل تصوف باور لري:  »اینما تولوا فثم وجه  

 الله«.  

خبره به هم رڼه    دا بحث د ټول مخلوق، اشیا او کائیناتو د وحدت  خبره وه، خو دا

 ؟  ته له کوم پلوه ګوريکړو چې اهل تصوف )حق( او)وحدت( 

وای د   ېچ  يدوی   ( ته ورسیږي  ژور معنوي سفر ممکن حق  تر ډېر  سالک وروسته 

پښ سالک  د  چیرې  کې  سفر  دې  په  مبادا  چې  یادوي  ځکه  کلمه  ونه  ممکن  ه 

ناره کوي د حق  ویني،  دا وخت حق  نو  په    ښوییږي(،  بول.  ته رسیدلی  ځان حق 

د منصور    مدرسې  /دغه ځای کې د شرع او تصوف ټکر رامنځته کیږي. دا چی شرع  

وخت هغه په وجد سره دعوا وکړه چې حق   یو   ېچ ،حلاج د قتل حُکم وکړ، علت دا و 

د خواجه    دی،  نه،  منصور  یواځې  واخیست.  ژوند  ده  د  نعرې  الحق(  ان   ( د  هغه 

  هم او ډېر نور عارفان، د دوی هر   و او مولانا  حق په لټون کې   عبدالله انصاری هم د

 و. بللی دلی ځان وررسېیو موخه هماغه )حق( و چې منصور  



دا   کې  بدل  او  پایله  په  ریاضت  او  تلاشونو  د  سلوک  اهل  د  تصوف صرف  نو  دلته 

 مسئله داسې بیانوي: 

راغلي دي: سالک هغه   تعریف کې  د سالک  ګلشن کې  نښېر)اثر(  نامتو  د تصوف 

چې له خپل    يمنازلو هغې مرتبې ته ورسیږ  څوک دی چې د سلوک په طریق سره د 

اصل او حقییقت څخه خبر شي او په دې باندې وپوهیږي چې د ده همدغه صورت،  

اوسه ده ته ښکارېد، په حقیقت کې )دی (نه دی، بلکې د ده    بڼه او نقش چې تر

د مرغه  بده  له  چې  ده  مرتبه  الوهیت  جامع  یوه  حقیقت  او  د   اصل  او   تبلیس    تنزل 

بڼه ملبس شوی، یعنی اولیت    ېسقوط مراتبو کې دغه حد ته رالویدلی دی او په د 

باطن عین  ظاهر ګرځېدلی دی. دا مسئله    ې کټ مټ آخریت شوی او داسې وبوله چ

 یو عارف شاعر داسې ښودلې ده: 

 به عکس سیر اول در منازل 

 رود تا گردد او انسان کامل 

پر ک  زموږ  انسان  کامل  د  چا  کړ ېمهال  ده  نه  وروستیو  ئ دو دعوا  د دې  ، شرع هم 

ابراهیم( کابل ته راغلی و،    کلونو صوفیان نیمچه بول. څه موده وړاندې یو پیر) پیر

ست. دا  یې واېڅخه    او د خلکو له منځ  نصیحت وکړپه غوسې سره  ته  طالبانو هغه  

بنو...   پېښور،  وزیرستانونو،  کُرمی،  تر  نیولې  پکتیا  له  پیران  باز  دوکه  کوم  چې  نن 

کیږي،   اولیدل  دي  شکمن  ورباندې  خلک  شمېر  اوس   یو  کیږي.  بلل  باز          دوکه 

د چې  کیږي  ویل  پیر   داسې  کامل  کې  دور  پرستي  مادیت  د  او  حالاتو  تازه  نړۍ 



د  ،طالبان   نشته. نه    چې  اهمیت  چندان  ته  دوی  دي،  کوونکي  تطبیق  شریعت 

 ورکوي. 

خو پخوا چی تصوف او عرفان د خپلو ځانګړو اصولو، مراتبو او هدایاتو سره موجود  

ته    ېمرتب  و، نو دا ادعا کېده چی ریښتنی عارف د معرفت په پړاو کې خپلې انساني

هغه انسان چې    ې)انسانم ارزوست( موخه یې همدا ده. یعن  يرسیږي. مولانا چې وای

 ټول کمالات لري، او لا تردې هم اوچت چې حقیقت ته رسیدلی وي. 

وای اويعرفان  طریقت  د  دی،  راغلی  څخه  )اطلاق(  له  چې  سالک  په   :  حقیقت 

از نی چون  يتلاش انساني مرتبې ته رسیدلای شي. د مولانا موخه چې وای  ) بشنو 

میکند اند  -حکایت  ببریده  نیستان  از  تامرا  میکند،  نفیریم    -از جدایی ها شکایت  از 

د  ې چ ي . ځینی اهل تصوف وایي ته اشاره کو  يمرد وزن نالیده اند...(  همدې جدای

کرم الله   حضرت علی ته ووایه، حضرت علي  ي خلقت د رازونو څخه یو راز مبارک نب

راز د ساتلو او اوریدو تحمل ونشو کولای نو یو کوهي )څا( ته کوز شو    ې وجهه، د د

دا راز ووایه او زړه یې تش کړ. نور نو دا راز    ې چی نل )نی( پکې شنه وو، او هلته ی

طریق مولویه  د  شاوخوا  زیارت  د  مولانا  د  کې  قونیه  په  دا چی  معلوم.  ندی    ې چاته 

او تولۍ)نی( ډېر لیدل کیږ  ، علت همدا دی. زموږ د راډیو يځانګړې اوچته خولۍ 

په   شیرمحمد  ارواښاد  د  پیل  پروګرامو  د  فلسفه  )شپېلۍ(  تولۍافغانستان  همدا  هم 

 ه غږ سره وي. تولۍ پشروع د  هغه وخت علماوو ومنله چې سهار به د رادیو   لرله. د

معنو  لوی  یو  رسېدل  ته  مرتبې  انساني  بول.    يعارفان  وهل  منزل  او سخت  ارمان 

مرتبې ته ورسیږي او )کامل انسان( شي.    باید له اطلاق څخه راغلی سالک انساني 



همدې مقام ته فناء فی الله وایي. دا مقام هغه منزلت دی چی څاڅکی سمندر سره  

عارف لاهیج  يګډیږ  نامتو  اتحاد دعوا کوي.  د  روح  د  او سالک  رفع  ،  ي) دوئیت( 

 او د ډېرو نورو متصوفینو آثارو کې دا مفهوم او مانا مومو.  ي ، انصار ي بسطام

شبستر  محمود  چې    يشیخ  کې  باب  لومړي  په  کې  الیقین«  »حق  کتاب  خپل  په 

اختصاصي باب   اړه یې پکې  په  تعالی  ذاتي ظهور  او د حق  نومیږي  بحث    معرفت 

 وايي:   ،کړی 

خپلې هستۍ او شتون  یا بالقوه یا بالفعل مدرک دی، چې دا بیا په   هر ناطق نفس د 

خپله د مطلق وجود د ادراک غوښتنه کوي. ځکه عام تر خاص څخه ډېر واضح او  

ځکه چې حق   څرګند دی. د هستۍ ادراک د نفس د ادراک پر حق مقدم دی، دا

 تعالی مطلق وجود دی او نفس مقید وجود دی.  

لنډه  دا چې د عرفان دغه اوږد او پیچلي بحث کې  د وجود ادراک پرته له مشاهدې  

یو   ده.  مشاهده  او  کشف  لاره  یواځنۍ  موندلو  د  هستۍ  د  لري،  نه  امکان  څخه 

تصوف په یوه لیکنه    ( د عرفان اويمتصوف )ملاصدرا، مشهور په صدرالدین شیراز 

»… و لا یکن تصوره لان تصور الشیء عبارة عن حصول معناه و انتقاله    ي کې وای

من حد العین الی حد الذهن. فهذا یجری فی غیرالوجود اما فی الوجود فلا یمکن  

شیرازی،   الدین  )صدر  البرهان«  و  الحد  دون  العیان  و  المشاهدة  بصریح  الا  ذلک 

له دې څخه موخه؛ کشف، مشاهده او بیا د هستۍ موندل    .(۷۲، مخ۱۳۷۷-تهران 

موندنه    ي دي. له عیان او مشاهدې څخه د ملاصدرا موخه هغه ډول درک او حضور 

او یووالی دی. اکثریت سالکان وای او معلوم ترمنځ اتحاد   ي ده چې مانایې د عالم 



مانا دی او د وجود   ېچې د وجود حضور فقط وجود ته مانا پیدا کوي، پرته له هغه ب 

د وجود مشاهده یواځې    ېمشاهده هم پرته د عین وجود له شتون نا ممکنه ده.  یعن

غیر وجودي کتنه د ړندو سترګو دعوا ده چې د   د وجود په سترګو ممکنه ده، د لیدلو 

 .مخ(۹۵تهران، درېیم ټوک، -۱۳۷۹رڼا دلیدو توان نه لري )ابراهیمی دینانی، 

دغه    عرفاني  له  فطرت  دکتور صادق  ادب دی،  باریکیو ډک  له  او  ژور  ډېر  یو  ادب 

او   جز  نیست  هیچ  و  یکی هست  که  دی:  کړی  کمپوز  او  غوره  شعر  یو  ادب څخه 

 ... وحده لا شریک الا هو 

دا یو بیت زموږ پورتنۍ توضیح ته اشاره کوي. لکه مخکې مو چې وویل، یو له دی  

، نو  دا  . فرمايي: کله چې عارف فنا شيوو   )رح(يعارفانو څخه خواجه عبدالله انصار 

وبل    په حق کې د غیرحق ورګډېدل او اضمحلال دی، دا حالت د نورالانوار په ځل 

فنا په منزل    او برېښنا کې د موجوداتو محو او ورکېدل دي، ټول کثرات او تعینات د

 . بڅرکی شي  حق د وړانګو یو   کې د

الوجود   د وحدت  ووایه، خو  مو مخکې  الشهود  فلسفه، وحدة  الوجود  وحدة  د  وه  دا 

وراضافه   هم  دا  لپاره  ښودلو  د  توپیر  لږ  د  د حق  کسره  په حق سره  وو چې: شهود 

رؤیت دی) دلته په رویت او لیدلو تاکید شوی(یعنی په دغه مشهد کې واصل سالک  

) د کثراتو او تعیناتو مجموعه( شاته پریښي او دا ویني او په    ي ، ټوله مجازی هست

هغه څه چې شته او ده په دې ټول سفر کې ولیدل،    لیدلو سره ورته ثابتیږي چې هر

موجود   دې  له  پرته  دی،  حقیقت  همدا  او  و.  نه  څه  نور  ذات څخه  سبحان  د  پرته 

بشپړې   مطلقې  د  تعینات  او  کثرات  توګه  دې  په  نشته.   حقیقت  بل  څخه  حقیقت 



هستۍ اعتبارات دي چې عارض یې حقیقت دی. نو عارف هغه څوک دی چې  د  

او د هغه د  ي اله او اسماءوو  صفاتو مشاهد)لیدونکی( شي. د شهود کلمه په    ذات 

کې   سلوک  و  سیر  خپل  په  سالک  دلته  کاروي.  کې  الشهود(  )وحدة  خاطر  همدې 

غوښتنو څخه تش    هغه  مقام او پړاو ته رسیږي چې له خپل انانیت او ټولو نفساني 

او   او شاهد  او محبوب  شي، دا وخت هغې هوښیاري ته ورسیږي چې  هلته مُحب 

چې یاالله هره خوا چې ګورم، ستا تجلی    ي مشهود )یو( شي. دا وخت سالک غږ کو 

 وینم، هیڅ شیبه را څخه نهان نه یې، له ذرې تر کُل ستا وجود وینم.   

په پښتو او دري ادب کې په دغو فلسفي اندونو او    دپوښتنې بله برخه مو دا وه چې

ګټورو   خپلو  په  مبلغینو  او  شاعرانو  ادیبانو،  عالمانو،  لیکوالو،  نامتو  کومو  کې  افکارو 

 ؟ نښیرونو)اثارو( او شعرونو کې اغیزمنه او فعاله ونډه اخیستې ده

باید ووایو چې پښتو او دري، دواړو ژبو کې موږ دغو برخو کې ډېر اثار او لیکوالان 

ستاسو یوه بله پوښتنه کې د یو شمیر دغو آثارو او لیکوالو بشپړه معرفي وشوه.  لرو،  

ولیکم:   نوم  یواځې  څو  یو  د  به  دلته  جام خو  عبدالله  ،  يمولاناعبدالرحمن  خواجه 

) د ده مناجات نامه د ادب، لغاتو، مانا او صوفیانه اخلاص څخه ډکه او د  ي انصار 

شمیر یې د ادب په نورو ځیلو    ادب یوه لویه خزانه ده، ډېر مناجاب منظوم نثر او یو 

او دده بډای دیوان چې ولسونه اوس هم ورته خاص درناوی    رحمن بابا  (،  ي ورګډیږ

محمد   الدین  جلال  مولانا  د  ګوري،  پکې  فال  خپل  خلک  ان  او  لري  اخلاص  او 

په فارسي  يمعنو   يمثنو   يبلخ مثنو يد  يقرآن ویل شو   ژبه  ته  دا  ژبې   ي.    د دري 

ده. بیلګه  غوره  ډېره  یوه  روښان   ادب  مُ   بایزید  ټولو  او  کورنۍ  د  هغه  د  او او  ریدانو 



طرز او د ویښتیا او روڼتیا    خزانه، چې د مانا، د ژبې د نوي لیکدود او  مخلصانو ادبي

رکي پیل کوونکی یې بللای شو. د بایزید روښان اثار په څلورو ژبو دي:  پد یو نوي څ

ې شرح لري،  یرالبیان که وڅیړو، نو سلګونه پاڼاو اردو. یواځې خ  ، پښتو، عربي يدر 

کړی دی، دلته زموږ بحث ورباندې    چې له نیکه مرغه دا کتاب ډېرو لیکوالو معرفي

ادب    وشي. فراقنامه هم  پښتو عرفاني   ېحث به ورباند زیاتیږي، که اړتیا وه یو جلا ب

بډاینې او لغوي زیرمې او دلیکدود په اړه    د بایزید روښان د ادبي  کې یوه خزانه ده.  

کی مو په آریانا دایرة    ۍبه خپله یوه خاطره هم ولیکم: د افغانستان د علومو اکاډم

کاو  کار  یو هالمعارف  د  لیکوالان  په شک کې شول،    ،  په طرز کې  لیک  د  لغاتو  څو 

لغاتو لیکدود سم وباله    بایزید روښان په اثارو کې د دغو   اورمړ د  استاد ګلزاد او دکتور

ډای ډګر یو بل  د شیخ فریدالدین منطق الطیر د تصوف د پراخ او ب او هغه ومنل شو.

اثر دی. د دی اثر ځینې برخې په نورو ژبو او له هغې ډلې پښتو ته هم ژباړل شوي  

او روزنیز او د پند او عبرت اړخ ډېر پیاوړی دی.    ي ر تربیو ی. خصوصاً د منطق الطدي

علامه    تر  ېله پورتنیو درنو ذواتو نیولد مرغانو عرفاني سفر دی.   ېدا اثر په حقیقت ک

، سرمحقق  ، فضل من الله فضليسعید افغاني  ارشاد، دکتور  ، مولاناي عبدالحی حبیب

او نورو لیکوالو   يوجود  يخالص، حیدر   يولی تر مولو څخه نی  رشاد  استادعبدالشکور 

اثار    ي او څیړونکو دغو برخو کې د پام وړ نښېرونه موږ ته راپریښي دي. دا زیاتره در 

اوسني وخت کې محمداکبر  یې له پښتو دري ته ژباړل شوي دي.    پښتو ته او ډېر نور

 تړاو کابل پوهنتون پخواني استاد) اوس مېشت لندن کې( هم د تصوف په    کرګر د 

 ېړنېزې مقالې لیکلي دي. څزیات شمېر 



په هېواد    ېڅېر نوموتې    د تصوف او عرفان تر ټولو نامتو او ستر مشایخ او    مسعود:

چې د وحدت الوجود او وحدت الشهود د اندونو او  ،وې څېرې کومې نه او بهرکې د ن

کې یې    روښانولو او خپرولو   بیانولو،   عقایدو، لیدتوګو او نظریاتو پهباورونو او  افکارو،  

 فعال او ارزښتناک رول درلود؟

جومات    ي د تصوف تاریخچه ډېره پخوانۍ ده، اهل تصوف یې د نبو   : دودیالاستاد 

، ځنې  کوي  تر صُفې رسوي او لومړني صوفیان) سلمان، ابوذر، مقداد...( را معرفي 

.  پیړۍ را دېخوا بول  يهجر   ېتصوف پیل له دوهم  نور چې دا نه مني، هغوی بیا د

عراق،    مکې،  کوفې، له مصر، شام،    په هرصورت؛ که اختلاف په نظر کې ونیسو او 

لوی   ډېر  تر  خوارزم  د  نیولې  ترخُ   وربوی، څخه  پورې  بیا  هندوستان  تر  وبخارا،  جند 

او د  کتاب څخه هم د نومونو شمیر زیاتیږي. یعنې له هیواد بهر    کړو، نو له یو   ... یاد

د دې امکان شته چې    د ټولو مشایخو لست به ممکن ډېر اوږد شي، خو هیواد دننه  

د ډېرو   موږ  د  عرفان  او  تصوف  د  افغانستان  کړو،    اوسني  یاد  نومونه  څېرو  نامتو 

حوزې خراسان له    څه آثار ورڅخه پاتې دي. البته موخه مو د  خصوصاً هغوی چی یو 

ده.   قربانڅخه  او  خدمات  هغه  کې  مجموع  د  ۍ په  د    يدینخراسان   چې  علماوو 

 نور   دوکتور  دوکې نشته.  ، ساری یې نورو هیوادې مبارک دین پالنه کې کړ   اسلام د

م.  ۲۰۲۵خالدی خپل یو وروستي تاریخي کتاب)آریانا، خراسان، افغانستان د  احمد 

د کې  چاپ(  دی.   کال  کړی  بیان  کې  څپرکي  جلا  یو  رول  کې    خراسان  دې  په 

افغانستان مشایخ هم کله    ي نه هیروو چې زموږ د اوسنعرفان او تصوف هم راځي.  

کړ  سفرونه  ته  مکې  او  تر  ېعراق  کله  رسیدل  دي،  هم  بیا    مصر  خواته  دې  او 



د همدغو نورو وطنونو   ې ی  ې دي. آن دا چې ځین  ې هندوستان ته هم تللي او اوسیدل

نوم پېژندل شو  افغانستان و، خو ژوند یې هندوستان   ې په  بیدل اصلاً د  دي، مثلاً 

ی  تیر  ېک ډېر خلک  بول   د ډیلي  ېشو،  د اوسیدونکی  اصلاً  روم چی  یا مولانای   ، 

ی زیارت  و، خو  قونیه کې دی  ېافغانستان  ترکیې  یا د  له    ،  روښان چې  بایزید  مثلاً 

دې لپاره چې    . د کشمیر، کانیګروم، پېښور تر کونړ او بیا تر ترکستاناتو مریدان لرل

ووایو  ځواب  لنډ  ته  پوښتنې  جامع  ډېرې  دغې  چې؛   ستاسو  هیروو  افغانستان    نه  د 

له    چې  څخه)  پېړۍ  اتلسمې  د  افغانستان  د  به  دلته  وه.  پراخه  پخوا  هم  جغرافیه 

ساحه وه( تر    ي امپراتور   څخه تر اصفهان و نیشاپور او آذربایجان پورې یې د   ډیلي

اوسني   د  پورې  پخوانيبه    ې کجغرافیه  افغانستان  نن  اهل    لومړني  ډېر  مشهور  او 

عرفان   او  کړو:  تصوف  سناییاد  آدم  بن  مجدود  اسمعیل،  ،  يغزنو   ي ابوالمجد  شیخ 

روزبهان،   انصاشیخ  عبدالله  بلخير ابوسعیدابوالخیر،  ادهم  ابراهیم  ابویزید، ي،   ،  

ی  ي نظام ابوالقاسم قشیر   ي بسطام  بایزید،  يګنجه    خراساني، بوعلي   ي، عبدالکریم 

فارابي سهروردي،  بسطام سینا،  بایزید  عليي،  کبرا،  الدبن  نجم  ،  همداني  ، 

محمدمزدقاني شیخ  الدین،  علاو  سید  عليابومنصور،  مولانافخرالدین  ،  يصف  ، 

کاشف واعظ  الدین  جامي مولاناکمال  عبدالرحمن  مولانا  شمس  ،  ي،  ولد،  سلطان 

تبریز  محمد  نجم  ،  ي الدین  په  دایه)مشهور  الدین  نجم  عطار،  فریدالدین  شیخ 

، عبدالقادرخټک،  يمولاناجلال الدین بلخ   مولانا یعقوب چرخي، (، رحمن بابا،  يراز 

ورپسې   انصار او  عبدالله  الدین  يخواجه  جلال  مولانا  پيرروښان،  بابا،  خوشحال   ،



سینا،    ابوعلي  شمسو،  بي  بي  ، رحمن بابا، نجم الدین اخندزاده، مهترلام بابا،ي بلخ

 یادولای شو.  يلایمیرمن ع ، فارابي  صراحمدشاه بابا، بیدل، حمزه، ابون

ستاسو د پوښتنې د ځواب لپاره دا هغه څېرې او نومونه وو، چې د وحدت الوجود او  

وحدت الشهود د اندونو او افکارو، باورونو او عقایدو، لیدتوګو او نظریاتو په بیانولو،  

روښانولو او خپرولو کې یې فعال او ارزښتناک رول درلود) لږ ورورسته د دغو ذواتو یو 

هغه مشایخ چې تر  له دوی برعلاوه؛    شوي دي(.   عرفاني نښېرونه هم معرفي  شمیر

  ریدان لا کلونو مخکې یې نومونه یادیدل او خانقاوې یې لرلې او ان د زیاترو مُ   دا څو 

  څرخ مولاناصاحب، دتګاو   ملنګ بابا، د  يحاج   يموسه  دي، لکه: د  يدن اوس هم ژو 

جواد،    ې قلعه    ېملنګ بابا، خلیفه    ي حاج  ي دموسه،  يجان بهایي  بهایصاحب،    پیر

د   ي مسګر   د صاحب،  د   ې قلعه    خلیفه  پیرصاحب،  د   بلند  صاحب،  منارشیخ    پای 

د  يموسه مولاناعبدالرحمن  خیر  صاحبزاده صاحب،  ته  آباد  نوي وخت  بیخي  ، چې 

وجود حیدری  آغا،  فخرالدین  د  شینوار   ، ي راشو  سلیم،  ،  يحمزه  الله  برکت  الحاج 

خامخا هغه    البته دلته هم دیادونې وړ دي.   او ډېر نورنومونه   غنی خان نګارګر،    استاد

شوه  يتاریخ وشمېرل  هم  کېد  ۍاوسن  ې چ  دوره  بلل  )خراسان(  او    ه افغانستان 

  تاجکستان و ازبکستان   ۍایران ختیزه برخه، اوسن  ي هغه وخت د اوسن خراسان کې د

د  راتلل پ   تربیا  ېخوا    او  وکشمیر  وهند  موجود  تصوف  اهل  د  ورې  چې  هیروو  نه   .

  ې ک   ممبئی او آن    دهلي  تر   ې خوارزم له علاقو نیول  مشایخ د  اوخراسان اهل تصوف  

میشته   هم  بهر  پولو  اوسنیو  له  صوفیان  هیوادوال  زموږ  چې  دا  موخه  وو،  اوسیدل 

او اوس د ځینو زیارتونه هم له هیواد بهر   شوي وو او لیرې سیمو کې یې مُریدان لرل 



همداسې هم یو شمېر د کوفې، بغداد او شام له سیمو څخه صوفیانو د اوسني    دي. 

کې مریدان لرل او نفوذ یې و او ځینې یې له کورنیو سره د شام او    افغانستان سیمو 

باید    دي.   ېعراق له سیمو راغلي، دلته میشت او زموږ ټولنه کې مدغم شو  بیا هم 

حوزه کې مشترک ویاړ بلل کیږي،   يزیاتره دغه راڼه ستوري په دغه فرهنګووایو چې 

او نور.  په تاجکستان    يلکه سیدجمال الدین افغان، ابوالکلام ازاد، بېدل، شبستر 

کې د نثاراحمدخان نوم ته تاجیکان زښت زیات درناوی لري. نوموړی د تاجکستان د  

معارف بنسټ ایښودونکی او د ښوونځیو بنسټګر او د معاصر معارف مخکښ و، په  

یوسفز  او  افغانستان  اوسني  د  هغه  کې   معارف،    ی اصل  د  توګه  دې  په  و.  افغان 

بالمقابل  لري.  شهرت  او  نوم  کې  سیمه  چې  لرو  ذوات  درانه  ډېر  ادب  او  عرفان 

د  لاهوتي درناوی    چې  او  پېژني  ټول  یې  کې  افغانستان  و،  شاعر  نامتو  تاجکستان 

 ورته لرو. 

پمسعود:   عرفاني    رستاسو  او  تصوفي  او  اند   او  افکار،  اندونه  عقاید   لیدباورونه، 

څه    و سرهاو نظریات  و، باورونو، عقایدوافکار او    و اندوناسلامي مذهبي، شرعي    د  توګي 

 توپیر لري؟  

برخه کې صوفیان په ځان ډېر غره او    ېوکړه، خو د  پوښتنه مو ه  ښ  : دودیالاستاد  

او یوه ملاصاحب)فقیه( کیسه راواخلو بیا به    یوه درویش صوفيزړور دي. دلته به د   

 خان خبرو ته غوږ شو:  يد غن

( د ميرزا غالب کور ته  دی شرع عالم    د  ېیعن ،  ملا موخه ورڅخه  يوه ورځ يو فقيه )

 کولو پیل وکړ:   ه په نصيحت ت غالب  سم له رارسېدو سره یې صوفيراغی. 



ياست، “  شاعر  ډېر ښه  تاسو  تخیُ   غالب صاحب!  ادبي په  بند،  ترکیب  او  اوزانو    ل، 

شعر  نورو  او  توصیفاتو  او  تشبیهاتو  او  ک  ي صنعت  نشته،   ېتلازماتو  شک  خو    مو 

مه    .، آن کله کله ډېر شوخ ويکوي  ېستاسو شعرونه د دنيا د عشق او شراب خبر 

 ”!توبه وکړئ له دې ډول ویناوو دا دنيا فاني ده، هیروئ چې 

ق  د عش  دنیا و او په آرام ږغ يې وويل: “حضرت فقيه صاحب، زه د  شغالب په موسکا  

  یُفرق دومره د   باغ ٶ پټي او حساب خبره کوٸ،نيخو تاسو د دنيا د کر ُُخبره کوم،

  ”.ګرځم، تاسو د جېب په حساب ېزه د زړه ميدان ک  ېچ

 : و او وې ويلشفقيه لږ غوسه 

 ! يخو تاسي شراب يادوئ! دا خو حرام د

 غالب وويل: “هو، زه شراب د عقل او روح د مستۍ په معنا کاروم، 

 .هغه مستي چي د الهي عشق له جامه راځي

 تاسو هر لفظ ظاهراً لولئ، 

 ”.نا زړۀ ته ورځماخو زه د م

 فقيه وويل:“نو تاسو د فقه څخه بغاوت کوئ؟

او وې دا وايم چي    ېيواځ  بلکې   ويل: “نه حضرت، زه فقه نه ردوم،   ې غالب وخندل 

 ”.خو تصوف روح ته ازادي ورکوي قانون ورکوي، لارښود او فقه بدن ته 

 بيا يې په نرمه خندا وويل: “تاسو د جنت په حساب بوخت ياست، 

 .زه د خدای په ديدار مين يم

 تاسو د ثواب فکر کوئ، 

  !  زه د محبت

غنی خان هم ځان د الله په مینه ډوب بول، خان د کندو د ډکېدو په چورتونو لاهو 

د شنو خالونو په خیال او ملا د جنت د شیدو او شرابو د رودونو په هیلو    چڼي بول،  



مشهور دی په شعر کې د ملا په    صوفي   يغنی خان چې په فلسف ستومانه بول.    ېک

د عبادت  ملا  د  چې  ځکه  دا  کوي،  اعتراض  او  عبادت  تله  له  او  د  زړه   صداقت 

نه بول ، خو غن  له مخې یې  او  ي رښتينول  نور صوفیان خپل روح  لکه  روان    خان 

محوه    عارف له الله سره په مینه کې ځان سوځول او   الله سره تړي.  صوفي او  له  

خان په   ي ليوال دی. غننيروانا    او فنا    ير د څ يوه عارف په    کول غواړي. غني هم د 

عبادت قایل دی، خو معبود یې دومره ورته ګران او جانان دی، چې په مينه کې یې  

کې ډوبول غواړي،     خپل عشق يوازې په يوه ناپايه سمندر  ځان فنا کول غواړي او

    خو برخلاف؛ ملا په ځان او خپلو ګټو باندې مين بول، نو دامسئله داسې بیانوي:

پاڅېدل اوکيناستل       دملا عبادت کسب   

تل الله الله کول     دحلوا په ارمانونو   

  په پيتې مينيدل    دملا مينه عجيبه 

خرچو کوهڼيدل   د     حورو لمغړو ته د او  

ژړېدل   سوځيدل او   صوفي عبادت وير دی د  

ويريدل   رپېدل او  نور نه رحمان رحيم د د  

زړه گل مړاوې کول   د  صوفي مينه عجيبه د  

په کوزه کې بندول      حسن بې کنار درياب د   

سوال منت ژړا کول    زاهد عبادت چړ دی  د  



سودا کول   ېفايد   د   دې دونيا کې په جنت او   

په خپل ځان مينيدل         زاهد مينه عجبه  د  

    لربا له ورکول د  ريا سپې جوټه کړي  د

ځان جانان کې ورکول       غني عبادت مينه د  

خنديدل   گډيدل او   مهينو سترگو شرنگ ته د  

ټول بيلات هيڅ نه گټل       غني مينه عجيبه د  

يو خمار کې ډوبول     جهان واړه او دا خپل ځان   

*** 

نوم ورکړو، نو   (اهل مدرسه)شریعت مبلغانو ته     او د  (خانقا اهل ) که صوفیانو ته د  

وای سره  پیغور  په  ته  مدرسه  اهل  خانقا  دياهل  جنت،  د  تاسو  او   :  ویالو  د  شرابو 

حورالعین په  لټه یاست، خو موږ د پاک رب په مینه کې ډوب او د هغه لوی ذات  

فانو په بیلابیلو بڼو مدرسې ته خپل موقف اعلام کړی دی،   ار رب غواړو. ع رضا او قُ 

 لکه دغه لاندنی شعر چې دا مطلب روښانه کوي : 

 صــاحـبــدلــی بـمـدرسـه آمـد ز خـانـقـاء 

 بگسست عهد صحـبـت اهــل طــریـق را

 گفتم میان عـالـم و عابد چه فـرق بود؟



 تـا اخـتـیـار کــردی از آن ایــن فـــریـــق را 

 گفت آن گلیم خویش بدر می برد ز موج 

 ویــن سعی مـیـکـنـد که بگیـرد غریق را 

*** 

دعیان دي، فقیه د جنت په هیله  د حقیقت د موندلو مُ   دو اوېرس د  صوفیان حق ته  

هڅو  یې  ته  ثواب  او  صواب  ویروي،  عذاب  له  بدنيي خلک  د  فقیه  عباداتو   . 

د   سالکان  خو  کوي،  د    ي باطنسپارښت  او  د زُ   ریښتیانيصفا  لري.   ادعا  شرع    هد 

عشق او کامل انسان په   يبحث د جنت خوندونه دي، سالکان او اهل تصوف د باطن 

د حقیقت    عادت بول. صوفي  عبادت فقط یو میراثي  ي او ظاهر   لټه کې دي، بدني 

غواړ  چې  دی  مُ   يسرګردان  او  ادراک  او  احساس  یې  په  سره  شهود  خلصانه 

پیران   پاتې،  نه دی  د هغه تصوف دوران  اوس  وو، خو  بحثونه روان  دا  ومومي... 

دوکه مار وبلل شول او ملایان د ګیډې او هوس شوقیان. خوار ولسونه دواړو څخه  

  ې ناهیلی ښکاري. آن دا چې اوس عوامو ته  د دواړو توپیر یا همغږي بې توپیره شو 

 ده، موجوده حال آخره زمانه بول. 

هم    ېنظریه هم شته چ  ې نه هېروو چې په دې منځ کې میانه)مقتصده( او درېیمګړ 

لکه څنګه چې پر ظاهري  ضرور بول او وایي:    يپاک  يعبادات او هم باطن  يظاهر 

او او فرض دی،   احکامو، لمونځ، روژه  باطني    نورو فرایضو عمل واجب  پر  همداسي 

ناروغیو   باطني  له  او  او واجب دی  له رویه عمل فرض  او سنت  احکامو هم د قرآن 

پر   اثر  ناروغیو  باطني  ددې  چې  دی  اړین  ډېر  ځکه  اهتمام  ساتلو  ځان  د  څخه 

ظاهري اعمالو هم لویږي لکه له الله تعالی سره د محبت د کمښت له کبله لمانځه  



کې سستي راتلل یا لمونځ ژر ژر د رکوع او سجدې حق ادا کولو پرته کول یا د بخل  

له امله  زکات او حج نه کول یا د تکبر او غوسې له امله پر یو چا ظلم کول، لنډه دا  

پ شریعت  د  بلکې  دي،  نه  شیان  بېل  بېل  دوه  طریقت/تصوف  او  شریعت    هچې 

دی  او تصوف  نوم طریقت  کولو  پوره عمل  پوره  احکامو  باطني  او  دې  .  ظاهري  له 

بللای شي، لکه لمونځ چې بېل او روژه    ېداس اصطلاح سره سم یؤ له بل څخه بېل  

زړه او    ږ، و پوزه بل شی دی،غ  بېل عبادت دی، د انسان لاس او پښه بل اندام دی، 

دي، اندامونه  بېل  بېل  د  ځیګر  بشپړتیا  مجموعې  انساني  د  له    لیکن  ټولو  دې 

. یعنې   کولایشيله دې څخه یؤ اخیستل له بل څخه بسنه ن ،مجموعې څخه کیږي 

 .جبرانولای د یوه کمښت یا نشتوالی، هغه بل نشي 

له اصطلاح سره سم   ېُهمداس متاخرینو  علم،   ؛د  فقهي  علم،د  عقایدو  د تصوف    د 

علم بېشکه بېل بېل علوم او فنون دي، مګر انسان یا مومن او مسلمان د دې ټولو  

له مجموعې څخه بشپړیږي او د قران او حدیث اتباع پر دې ټولو له عمل کولو څخه  

ی کې  دې  په  کیږي  غورځو ترلاسه  نظره  له  بله  او  اخیستل  برخه  داسو ه  تباه    ې ل 

ي یا د روژې  له لاسه ورکړ سترګې   ، مګر شيساتنه و  چې  کوونکې ده لکه چې د غوږو

 .شي او لمونځ ضایع شيساتنه و 

او سن  تاریخ کې د شیعه  په  باید ووایو څومره چې د اسلام  خوارجو، سلفي،    ،  يخو 

ترمنځ   ډلو  نورو  او  جبریه  پخلاکیدونکيمعتزله،  پېښ    اتاختلاف  نه  قتلونه  حتا  او 

، یا کم واقع شوي  واقع شوي   علماوو ترمنځ ندي  شرع د  شوي دي، د صوفیانو او د

البته دي. سره له دې چې د وخت ملایانو د حلاج بن منصور د اعدام فتوا ورکړه  .  



 دا)وهابیان( بیا هم وخت    ې او ځین  وایي   یان خپلو مخالفینو ته وهابيځینی وخت صوف

، خو ډېر څرګند تضاد نه لري، بلکې  رکاتو ته شرک او بدعت واييضو حد صوفیانو بع

بل سره خبرې هم وکړي.     لا کوښښ یې کړی دی د مناظرو او قناعت له طریقه یو 

پرتله   په  دې  تضاد    پهد  شدید  ډېر  کې  سنياسلام  او  شیعه  سلفي،   ،  د  خوارجو، 

  ي دلته بحث هغه وخت پیچلی کیږ   معتزله، جبریه او نورو ډلو ترمنځ لیدل شوی دی. 

زموږ په   هم تصوف، بدعت، ... او ډېر نور مسایل یو بل ته منسوبوي.  چې دوی بیا

د ملا ترمنځ جګړې شوي دي،  تنظیمو  د  په خاطر  قدرت  د    هیواد کې چې څومره 

صاحبانو او صوفیانو ترمنځ نه دي شوي او ولس  دواړو ته زښت زیات درناوی کوي،  

مني. خبره  عرفان(  او  دواړو)شریعت  د  او  کوي  اعتبار  دواړو  په    په  بحث  زموږ 

 مخالفتونو نه دی، بلکې صرف د تصوف او عرفان په اړه خبرې کوو.

الهام راتلل    د  په صوفياو    نیاالبته شرع کې کرامات او معجزې، شطحیات، ترک دُ 

  ږي، نو دا بلل کیو مسایل چې صوفیان یې یادوي او دعوا یې کوي، نار   او داسې نور 

باریکي  ترمنځ  تصوف  او  ډېر  شرع  هم  اوس  همدا  چې  هیروو  نه  اما  ده.    راغلې 

و  عبادات  راسخ ایمان مسلمانان شته چی زهُد، تقوا، پرهیز، بدني  د  راستمن، مُعتقد او

معنو  پاکي،  ،  صفا   ي او  باطني  او  او  ظاهري  دعاوردونذکر  درودونو،  التحیات    و ،  او 

 څخه غافل نه دي، اما له هغه څه ځان ساتي چې شرع یې حکم نه کوي. 

 

استاد    مسعود: د    دودیالګران  فیلسوفانو  بهرنیو  د  او  فلسفې  د  یونان  د  صاحب! 

بهیر تاسو څنګه   پر  او تصوف  افکارو ژور اغېز د اسلامي فرهنګ، عرفان  او  اندونو 

 ارزوی؟ 
د   ېدا یو ډېر پخوانی او له تضادونو ډک بحث دی. په مجموع ک    :دودیالاستاد  

او  وایي،    سپیڅلتیا ریاضت کوونکي ته صوفي   ي د روح  الهیاتو متخصصان، سالک 



اسلام الهم  يخو  د  عرفان  اسلام  د  زُ   يتصوفین  تقوی، شکر،  حکم سره سم؛  هد، 

ذکر، صبر او د خدای تعالی د رضا لپاره ځان وقفول او بیا په دې روحي آزموینه او  

حاصلولو ته وايي، چې د نورو ادیانو له تصوف    ربقُ د پاک رب    ېعباداتو ک   يجسم

انکار نه کوي   ېیسره   نه    و چې ممکن نور   ورته نه بول، خو  دینونو کې به صوفیان 

مسایلو څیړونکو دا ومنله چې    هیوادو د عرفاني  ي وي. په دې وروستیو کې د اسلام

له لرغونو  شته او آن دا چې د تصوف ریښه تقریباً      و او   هم تصوف  ېنورو دینونو ک 

  اصلي صوف په تسميه او  او ت  زیاترو ادیانو کې شریکه ده. د صوفيوختونو رادېخوا  

  تصوف نامتو څېره  ي افكار لري. د اسلام  هان ډول ډول دینپو   کې   مفکوره او انګیزه  

کرُ » تعقُ   «خيمعروف  حقايقو  رباني  د  حقيقت    « قشميري»او  ل  يي  انتهايي  د  يې 

بول.   اسلام پوهنه  انتهای  يد  فکر،  په  له    ي څېړونکو  باید  پوهنه  انسان  حقیقت  هر 

. دالهیاتو سره وي، دا ځکه چې دوی مخلوقات دي، نو باید چې خپل خالق وپېژني

)یهود، په اصل کي خو متصوفانه افکار په ټولو زړو ملتو چې    د نښېرونو لیکوال وایي

نورو ادیانو کې فلسفه او تصوف ډېر سره  .  وکي هم و   ...( ياو بودای  ي ، هند يمانو 

خبرې وکړي، یا یې عرفان ته    ې نږدې وو، خو مسلمان عارفان نه غواړي فلسفه باند

جسم فقط  دوی  کړي،  زُ   بدني  /يداخله  د تهد،  عبادت،  او  مادیات  حقیقت    رک 

د مسیحیت څو نښې ) ډېر ذکر، فقر، افتقار او  موندل په ریاضت سره موخه بول.  

تصوف سره    ياسلامافکار اکثر د    ي فلسف فلاطونيت اد هند ويدانت او د نوي تجرد(،  

لريورته   فلسفوالی  د  نو  دلته  داخلیږ  ې .  هم  دي  ي بحث  دلایل  بحث  دا  ،  چې 



، بلکې احساس، شهود او دې ي تصوف او عرفان منطق او دلایلو ته اهمیت نه ورکو 

 . ته ورته مسایل ورته مهم دي

فلسفه او تصوف تر دې اندازې سره    چې:  له بلې خوا؛ مسلمانو څېړونکو ویلي دي 

م الى قريب من رأيهم سموا باسمهم. له  که ذهب في الاسلام قو نږدې دي چې؛ ل

چې د تصوف او عرفان د مطالعاتو ډګر ډېر پراخ او فلسفه ورڅخه    ي څخه ښکار   ېد

چې تصوف فقط    يوای   يڅیړونک   ياسلام  ېځینخو د دې ترڅنګ؛  نشو جلا کولای.  

الله رضا او خوشحال سره کار نه    ، له فلسفېيدل دېل او حقیقت ته رسحاصلو   د 

 لري. 

وايي: چي اهل تصوف به تفکر او اندېښنه سره د معرفت    «حكيم عمر خيام بلخي» 

  ( سوف )يني علماء له  د تصوف نوم هم ځ  چې  ا داو آن  طن تصفيه  غوښتنه کوي، د با

يكي :  یو ځای کې ل  ( هجری  ٤٤٠مړ  )  «،بيروني الابوريحان  »  . عرب بول شتق او مُ مُ 

بهاسمي » و  الحكمة  باليونانيه  السوف  فان  الحكماء،  هم  و  السوفيه  رأى  هذا 

د نفس پاکي د طبیعت  «  الفيلسوف پیلاسوپا اي محب الحكمة و لما اخلاقو تهذيب  

پاره تر ټولو ښه ده، حضرت امام غزال  کوي چي دا لار د معرفت ل  څخه  خصلتله  

. نو تصوف يو مسلك دى    او سمه لار تصوف ګڼي ...    هم خپل وروستنی تحقیق

ک  عظیم  قرآن  په  وايي،  پوهان  اسلامي  د    ېچي  لفظ  سره  کتاب  د  ځای  هر  چی 

دى، په    )تصوف او عرفان(  دغه پاك مسلك   . له حکمت مطلب  حکمت راغلی دی

سوره بقره كي دي و يعلمكم الكتاب والحكما" په حدیث شریف او سنت نبوي کي 

په    وی دی شاحسان ذکر  ځای    یو ايمان سره    له شریف کې  بخاري  الصحیح    لکه 



  :وايي  « شاه ول الله صاحب دهلوي محدث»  ( په څپرکي کې چېابواب الایمان د)

اسلام مطلب  کی  احسان  په  دى.    يچي  او  تصوف  بحثونو  له  مدرسې  او  خانقا  د 

مناظرو څخه داسې ښکاري چې اهل خانقا په استدلال او منطق ډډه لګوي، اهل 

مدرسه د دوی په پرتله یو څه دُګم ښکاري. اهل خانقا جرار او په ادبیاتو حاکم دي،  

مفاهیم تکراروي. په ټینګار سره باید ووایو چې    ي په شان ضبط شو   مدرسه د توتي 

یا یو په غلطه بل په سمه   تر بل غوره  یا مدرسه یو  په کار چې خانقا  نه ده  ته  موږ 

  ېد   )ج(نظر څرګند شو، خدای  ي وبولو، دلته صرف ستاسو د پوښتنې په اړه یو مقایسو 

 ساتي.  و له تېروتنې   ږمو 

تر    لیکوال   ېينځ تاریخډوروسته  ق   نو پلټ   ي يرو   په ت  ېدي چ  ایلپه دې  دوه    صوف 

يو فلسفیانه تصوف دی چي د اسلام اکثر حکماء او    راغلى دى:  ېمسلمانانو ک   ډوله

خيام او د اخوان الصفا ليكونكي،    ، پوهان په دغه ډله کي دي لكه ابن سينا فارابي

وې  اخيستل ش  له مدرسو څخه  فلاطونيتاچي د دوی فلسفه د اشراقیت او د نوي  

  نا  ده چي دغه ډله هم څه   متمرکزه ډله اسلامي او ديني تصوف    په دوهمه ډله    .ده

  . ده   و څخهسنتنبوي  مگر استفاضه و استفاده یې له قرآن او    ،  ي منڅه فلسفي افكار  

چ دي  شامل  کې  ډله  دغه  په  ټوله  عرفاء  ي   ې اسلامي  غزال  ېمشران  شيخ    ، امام 

عربي  الدين  انصار   ،محى  عبدالله  انصار حضرت  ،  يخواجه  ابن  ،  )روښان(يبایزید 

 . او نور مشاهير عرفاء او متصوفين دي ، شیخ عبدالرحمن بلخي  مولانا ،تمیمه



ارزوی؟  مسعود:   او تصوف سرچینې څنګه  د اسلامي عرفان  د  په اسلام کې  تاسو 

عرفان   او  لرئ؟   ښتېپیداد  تصوف  لید  څه  تړاو  وویاست  او  په  راته  بنسټ    دا  چې 

 ؟ اېښودونکي یې څوک ول

فه تر دور  صوفیان د اهل صُ   عموماً لومړني روایاتو له مخې،    ځینو د    : دودیالاستاد  

رسیږ پورې  اسلام  صدر  او  يیعنی  عارف  لومړنی  علی  حضرت  مسلمانان  شیعه   .

 چې صوفیه ډلې لکه یو  ي ، بلکې وایعلما دا نه مني   ې ینسالک بول، خو د شرع ځ

د عباسیانو  او  امویانو  د  خصوصاً  فرقې  نورې  څرګندې    پر  خلافتونو   شمیر  را  مهال 

دي علي   . شوي  حضرت  تصوف  علما  شیعه  شمیر  ته     یو  بیت  اهل  منسوبول،  ته 

بیا وای نه    و، یو عارف    یت علحضر   ېچ   يخیانت او تهمت ګڼي، نور  شمېر نور یې 

چې آنحضرت رسول الله خبرداری ورکړی و چې داسې    . امام صادق حتی وایي مني

، خو دوی به فاسد ډلې به پیدا شي چې وړین لباس به لري او ځان به صوفیان بول

د  په دوهمه هجری پیړۍ کې راڅرګند شو او    چې لومړنی صوفي  يځینې بیا وایوي.  

د   .یې وې او یوه نوې لاره یې نیولې وه ېپه نوم و چې وړینې جام  «ابوهاشم کوفي»

چې   نظریه  شوهښار  کوفې  د  ده  خپره  دا   ، کې  وبلله.  فاسده  هغه  مسلمانانو    ډېرو 

عجم حبیب  د  بیا  و   ي عقیده  په  ذوالنون  شوه.    سیله او  خوره  هم  ته  سیمو  ابن  نورو 

شمیر خلکو د    پېړۍ کې چې یو   ي خلدون په خپله مقدمه کې وايي: په دوهمه هجر 

مال او دنیا حرص پسې واخیستل، راز راز ناولتیاوې ولیدل شوې، خو هغوی چې په  

تزویر    امیه د  يځینې شیعه علما بیا بنعبادت کلک بوخت وو، متصوفه وبلل شول.  

فیان د شهرت څخه په استفادې، د دې ډول  پلار ابوسُ   او معاویه د ده د  منشا بول



د ابن خلدون په نظر، د تصوف اصطلاح له دوهمې پېړۍ رواج  کارونو مُبدع بول.  

سند له مخې د تصوف او عرفان په    هغه څه چې د  ځینې څېړونکي وايي: شوې ده.  

د موجود  شپږمې    ي اړه  له  شو.     يهجر   سپوږمیزې هغه  یادولای  وروسته  را  پیړۍ 

هم را   دوی اسلام کې د تصوف رامنځته کېدل له دوهمې پېړۍ څخه څلور پېړۍ نور 

)ابوحامد  تصوف او عرفان په اړه د نامتو غزال   ي په دې کې د اسلاموروسته کوي.  

ق.( نظریات دي. نوموړی یو زبردست لوی فیلسوف، ،  هـ  ۵۰۵-۴۵۰محدبن محمد  

په    يد سلطان حسین تابنده ګناباد     تصوف په اړه د تصانیفو لرونکی و.  عارف او د

تصوف هغه وخت ورو ورو رواج شو چې مسلمانانو    ې چ  ي څیړونکی دا هم وای  نوم یو 

ته واړول او په دې    کلمات یې عربي   تل پیل کړل، یوناني تالیفاتو کار اخیس  له یوناني 

 کې د تصوف فکر هم راغی. 

له خپرېدو وروسته تصوف پراخ شو، علت یې ظلم،   دا چې د اسلام د مبارک دین 

د   ېاستبداد شروع کېدل و. آن دا چ  خلفاوو له خوا د  ي شمیر اسلام  بېعدالتي او د یو 

تن د لمانځه پر مهال شهید، د یزید او    له یارانو څخه یو   يصدر اسلام او د مبارک نب 

بدلون د دې   او عباسیانو یو بل پسې  امویانو  بیا د  ناوړه پېښه وه،  بله  معاویه کیسه 

احساسي  یو  د  په غبرګون کې تصوف  د دې  عاطفلامل شو چې    داو  غبرګون    ي، 

 . نو لنډ به ووایو: لفت د یو حرکت په توګه رامنځته شي مخا

بې   اجتماعي  او  نابرابریو  استبداد،  د  تصوف  چې  دي  عقیده  دې  په  څېړونکي  ډېر 

حقیقت    هم  به  خبره  دا  دی.  شوی  پیل  څخه  العمل  عکس  له  وړاندې  په  عدالتیو 

اسلا  په  چې  کیږي  ویل  هم  داسې  خو  شم ولري؛  یو  کې  زیاته ېم  مسلمانانو     ر 



اورهیزګاري پ زهُد  کړ   تقوا   ،  پیل  افراط  د  په  سره  مرورتوب  په  یې  لاره  خپله  او  ه 

د شدت او افراط تبلیغ نه    . سره له دې چې مبارک پیغمبرمدرسې له ملایانو جلا کړه

رښوونه کړې وه، خو د خوارجو، شیعه، معتزله،  میانه روي لا   بلکې تل یې د و کړی،  

یو مختلفو لارو کې د بېلو بېلو عقایدو په راتګ سره،     جبریه او بیا په خپله په دې هر 

تصوف یو فکري مکتب شو، او په وروسته کي یې له دیني عالمانو)مدرسې( سره ټکر  

آن دا چې ملایانو د صوفیانو پر ځینو مشرانو باندي د کفر فتواوې ورکړې او    .راغی

تېره بیا د قرآن   چي د دین او په  وبلل،ملایان ظاهر پرستان    په مقابل کې  صوفیانو 

  واځې له باطن څخه بې خبره دي. په دې ترڅ کې د وحدت الوجود طرفداران، چي ی 

ته عقیده لري، او نور ټول مخلوقات د حق تعالی د جود برخه او    د یوه خدای وجود

ق دعواوې  ححتی پخپله خدای تعالی بول؛ او د وخت په تېرېدو لویو صوفیانو د اناال 

چې د شرع له مخې نوي، بیګانه او بدعت وو  منځته راوړل  یې  وکړې، داسي عقاید  

سره د اعتراض سبب شول او  په ترسره کولو  او د کرامات، ترک دنیا او نورو اعمالو  

او نورو په څېر ډېرو   «حلاج، ذوالنون مصري، شهاب الدین سهروردي مقتول »حتی  

لومړي سر ک  .بایلودل   ې مشهورو صوفیانو سرونه پک خپلې    ې داکثریت صوفیانو په 

دیني زده کړې     پوهې د زیاتولو، د منطق د مستدل کولو او د بصیرت د پراخولو لپاره

لپاره به یې تر لېري لېري ځایونو او ښارونو    کولې، د ښو استادانو او ملایانو د موندلو 

کول.   سفرونه  یې    بېلابېلپورې  به  کې  پړاو  یوه  په  عمر  د  او  لوستل  یې  به  علوم 

زور   د هر چا  او منطق کې  په استدلال، محکومولو  ځانونه داسې سمبال کړل چي 

رسېده. نه  وو.  ورسره  مخالف  دوی  د  فقهیان  هم  هغه  له  سره  بالمقابل    خو  دې  د 



صوفیانو هم مدرسو او له ملایانو څخه زده کړو ته شا واړوله او دیني زده کړو او حتی  

 .علم سره، چي د دوی په اصطلاح یې ظاهري پوهه بلله، پریکون وکړ 

دوی هغه افراطي پرهېزګاران شول چې ځینو به یې په کال کي  د وخت په تېرېدو  

شپږ خو   او   ې میاشت  پنځه  نیوله  ځینو  روژه  کال  ټول  تقریبا  یې  تارکان    به  مطلق  او 

ګوښه  شول خلکو څخه  له  تېرولې،  کي  خلوتونو  تیاره  په  یې  به  میاشتي  او  هفتې   .

د   یې  به  ته  خلکو  نو  شول،  ښکاره  کې  منځ  په  خلکو  د  به  کله  چي  او  کاوه  ژوند 

، انصاف او عدالت تبلیغ کاوه. ورو ورو دوی کې داسي شاعران، لیکوالان،  يورور 

پیدا فیلسوفان  او  عالمان  چ  دیني  انقلاب    ې شول  یې  کې  نړۍ  په  ادب  او  علم  د 

خپرې   کیسې  داسي  العادګیو  خارق  او  کراماتو  د  ترڅنګ  دې  د  صوفیانو  راوست. 

ګټه   څخه  برکت  او  دعا  له  یې  ښودلو  په  اخلاص  د  کاوه  کوښښ  خلکو  چي  کړې 

ښېرا او قهر څخه یې ځانونه وساتي، نو دوی یې پیر وبلل او دعا به    لهپورته کړي او  

له دې ټولو سره سره    .یې ورڅخه غوښتله. دا عمل هم د مدرسو په ملایانو بد ولګېد

، چي د تصوف  ياو مرید  ي تصوف د اسلامي ټولني د کلتور یوه برخه شوه؛ او پیر 

یې په یوه او بل ډول دوام کړی    ې بنسټ دی، داسي ځای ونیو چي تر نن ورځي پور 

وختونو   .دی د  تصوف  وایی:  څېړونکي  مستبدو    ناپېیلي  ځبېښاکګرو،  ظالمانو،  د 

عدالتیو په  وړاندې د محرومو مسلمانانو اعتراض و. کله به د عزلت په  ېسیاسیونو او ب

بیعدالتی،   ناولتیاوو، ظلم،  بڼه څرګند شو. دا د  به د پاڅون په  او کله  او بڼه    قدرت 

حکامو    او عباسي   يغبرګون و، خصوصاً د امو   او ناروا په وړاندې یو   مادیات پرستي

 پر مهال ولیدل شو. 



و، که یې هر    ېهد او پرهېز په مرحله ک د زُ   تصوف تر څو پورېپه لومړیو کې چې  

یې هر څومره تبلیغ کاوه، نو د    لپاره   تقوا   څومره په تقوا کې افراط کاوه او د همدغې 

خو تصوف وروسته ورو ورو، یا    ،وانو له مخالفت سره نه مخامخ کېدیشریعت او د فقه

راز راز تعبیراتو او  د خارجي عواملو او خارجي آثارو له امله او یا په خپل داخل کې د  

د   او  شول  بدل  مفکورو  څو  څو  په  وروسته  او  مفکوره  بېله  یوه  په  اثر،  په  تغییراتو 

 .شریعت او تصوف ترمنځ واټن راغی

درناوي  په  ته  علماوو  اوسني    ؛د شرع  تضاد ډک بحث چې شاید  او  اغماض  له  دا 

اوږد نه  شي،  لامل  لانجو  د  کې  تاریخ  وخت  مفصل  کې  برخو  دغو  خو  آثار    يوو، 

څېرې او نښېرونه    شته. وروستیو نورو پوښتنو ته د ځوابونو په ترڅ کې جزئیات، نامتو 

 روښانه شوي دي. 

عرفان   و ځین  مسعود:  اسلامي  د  چې  کاوه  ټینګار  کې  پیل  په  پېژندونکو  ختیځو 

تعلیماتو نه ده، خو په دې وروستیو کې داسې  کړو او    زدهسرچینه د اسلام له اصلي  

چې په اسلامي  لو،  لیکواکسان لکه »نیکلسون انګلیسي« او »ماسینیون فرانسوي«  

په ښکاره پراخې مطالعې کړي،  یې  د اسلامي    توګه  عرفان کې  اعتراف کوي چې 

 څه لید او نظر لرئ؟  وند عرفان اصلي سرچینه قرآن او سنت دی. تاسو په دې اړ 

په مجموع کې د هر دین ارشادات له ناپاکیو، ناوړه اخلاقو، ظلم او   :دودیالاستاد  

سکون ترلاسه کول    دي. یو شمېر دینونه ریاضت او روحي نورو ناولتیاوو ځان ساتل  

ل  په طریقت سره سپارښت کوي. د په    ه روحي انسان  او  پلټنه  عجایبو څخه یو هم 

بیا د ژوند د منشا د موندلو هڅې دي.   لومړني انسان د طبیعت له قهر) زلزلو،  تیره 



ماوراالطبی خاطر  په  کېدو  بچ  د  څخه  توپانو...(  ځناورو،  باران،  او  قادر عواورې    ة 

  -يځواک ته پنا یووړه. دوی دین د خلاصون او ژغورنې په نیامت وپېژاند او یو طبیع

ته    يفطر  لوري  دې  لیوالتیا  او  بُ هوشو شوق  لپاره  لمانځنې  د  دوی  الهې .  څو  تان،   ،

ړ کړي وو، را منځته او  او نور معبودان چې آن دوی په خپلو لاسونو جو   ډوله خدایان 

  ولاړ وو. به ورته په زاریو    له ستونزو د ژغورل کېدو په خاطر   تسکین او  د خپل روحي 

دا نو هغه وخت و چې   متفکر و.    ي یو دین  «ارستو »یونان کې    ډېر پخوا او په لرغوني

او    فلاتونياکې    ین  رڼا نه وه خوره. په همدې بهیردانیت او د حق سپیڅلي دد وح 

فلسفه/   ا  نیو  نوې  خوره  Neoplatonismeفلاتونیزم)اپلاتونی  خوا  له  فلوطین  د   )

ومانیزم او  هی له لرغونو وختونو په یو شریک کانتکس سره د زهُد، پرهیزګاری،  شوه.

بلغان لرل  را روان وو. هر دین لارښوونکي او مُ   ېاخلاقو درسونه مذهبونو او دینونو ک

یو  یې  لارو  او حلالو  حرامو  پرهیزګاری،  او  زهد  لمانځنو،  تبلیغ،  د  توپیر    او  بل سره 

 کې شریکه ادعا وه. لتوب پ، خو سپیڅدرلود

لور  له  الله  د  کړل،  منسوخ  ادیان  باطل  دین،  سپېڅلي  او  برحقه  اسلام  قران    ي د 

اشرف   او  خلیفه  ځمکې  د  یې  انسان  شو.  نازل  آخرالانبیا)ع(  په  الشان  عظیم 

د اسلام سپېڅلي وباله.  کا  المخلوقات  له اسلام  ملاًارشادات    يمبین دي. کله چې 

فقط د اسلام د مبارک    ي، نو اهل تصوف یې مبدا او مرجع  تصوف څخه خبرې کیږ

اصلي بول،  احکام  او  هدایات  ظاهر   دین  د  څنګ  يتاکید  تر  باطن  ،عباداتو    ي په 

کوي.  يپاک تقوا  او  زهد  اسلام،  وای  يد  لیکوال  تاریخ  او  څېړونکي  د  ي عرفان   :

  چې کوم نسل پوخ عمر ته ورسېد، له قرآني   ې هجرت د دوهمې پیړۍ د پای کلونو ک

ښه څخه  سنتو  او  و    احکامو  یو   خبر  دوی  سیده    د  ورسره  او  لیدل  تابعین  شمیرو 



نوم ورکړل شوی دی او د درناوي وړ  )اتباع التابعين(    ملاقات یې کړی و، دوی ته  د 

ل دي مرغه  .  بده  راپيدا  ه  ټپلې  ډلې  شوه.  پېل  دوره  ځانځانۍ  د  وروسته  څخه  دې 

شوې. نو پدغه وخت کې يوه ځانگړې ډله وه، چې خلکو به د زاهدانو او عابدانو په  

سریو، بېعدالتیو، بی اتفاقیو او مقام غوښتلو په وړاندې د  ل  دا ډله د خپنامه يادوله.  

کله چې بدعتونه راپېدا شول نو هرې ډلې به دا    یوه غبرګون په توګه را پورته شول.  

دو  په  کوله، چې  اهل سنتو څخه    یدعوه  د  زاهدان شته، پدې وخت کې  کې هم 

الله تعالى په لار کې وقف کړي  غېه ، او  وو  ځانگړې ډلې چې خپل نفسونه يې د 

او تقوا او خپل زړونه يې له بې پروايۍ څخه ترخپلې وسې خوندي ساتلي و  و، زهد 

و،   کړی  غوره  یې  نو   اذکار  يو  لپاره  لارې  خپلې  چې    ی د  کړ،  غوره  )تصوف(  نوم 

نوم   دا  نامه )صوفيانو( سره ونومول شول.  په همدې  بيا  دويمې هجري    د  وروسته 

 دى.   یراپېدا شو  د پیل شاوخوا کې پېړۍ  سپوږمېزې

او  د تصوف د تاریخ دغه ډله څیړونک د   تصوف   ياو منصفین په اسلام  يد اسلام 

انو د صوفیانو ترمنځ یو  یلو ادیبد بیلا نورو ادیانو د تصوف اغیز نه مني. عیجبه ده چې  

ذکر او    ي څه مشابهتونه شته، لکه؛ له دنیا او مافیها مخ اړول، ګوښه اوسېدل، دایم

ر کسان  او داسې نور، نو ځکه یو شمې  ، اوږدې جامې اغوستلولېدل خانقاوو کې راټ

وروستی   چې  اسلام  چې  کوي  کامل  ادعا  او  نورو برحق  له  یې  تصوف  دی،  دین 

تصوف مخالف   ې متاثر بول. دچې له هغو ادیانو ی  اپخوانیو ادیانو سره ورته او آن د

رااخیستل شوی  یو شمې ادیانو  باطله  پخوانیو  له  ټینګار کوي چې تصوف  فقهیان  ر 

دوی   دی.  بصر »بدعت  جنیدبغداديحصن  بسطاميي ،  او  کرخي  معروف   ، »  

متصوفین او عارفان    يخو اسلام  و زردتښت پورې تړل بول)والله اعلم(. مسیحیت ا

او په ثبوت سره وايي چې :  د اسلامي عرفان اصلي سرچینه قرآن او    دا خبره نه مني



ماخذ د) تصوف حقیقت( کتاب دی چې تقریباً شل    ي . په دې برخه کې قو ید سنت  

  په دري او پښتو له عربي څخه وژباړل او نشر شول.   دیشنونهیاکاله مخکې یې نوي  

کتاب   د  ددا  اخځ،  شجره،  صوفیانو  تاریخ  لویو  او  تعریفونه  اصطلاحاتو    ي صوفیه 

له دې کتاب پرته،  همدا اوس هم کابل کې موجود دی.  معلومات لري، دا کتاب  

لږ وروسته به ستاسو  للي وو.  منهج ب  ډېر نور منابع هم شته چې لویو عارفانو د تصوف

ک ځواب  په  پوښتنو  نورو  هند   ې د  او  یهودیت  مسیحیت،  د   يد  نورو  او  تصوف 

 څرنګوال، توپیرونو او موخو په اړه خبرې وکړو.  

استاد      مسعود: غیر   دودیالګران  د  تصوف  او  عرفان  د  وکړئ  مهرباني  صاحب، 

 اسلامي سرچینو او منابعو په اړه خپل لید راسره شریک کړئ. 

سرچینو یادونه کوي، موخه    تصوفي  يدا چې یو شمیر د غیر اسلام    :دودیال  استاد

فلسفه او داسې نور دي. دا او دې ته    تصوف، ماني  ي یې مسیحیت، یهودیت، هند

او    پوښتنو په ځوابونو کې واضح روښانه کیدای شي  يورته پوښتنې ستاسو د راتلونک

 هم وپېژنو، خو لنډ به ووایو:  ې ڼبد غیر اسلامی تصوف  ورسره به 

ادیانو او تمدنونو مطا هیوادو  او اسلامي    ي غیر اسلامر  لعات چې نن ورځ یو شمېد 

په  امریکا،    ؛ لکه ترڅنګ،  دینونو  د  کوي،  څېړنې  کې  ایران  او  اندونیزیا  مالیزیا، 

او د بوخت دي. دوی وموندله چې د شهود  په څېړنو  (  ي نننۍ)روح  تصوف کې هم 

او   وسیله په    ېتجرب موندل  رمز  او  راز  د  حقیقت  کېدو    د  پیوست  د  سره  حقیقت 

د او)ارمان(  مهریانو،    )لوړفکر(  نسطوریانو،  رواقیانو،  بودائیانو،  برهمنانو، 

امریک د  او  زردښتیانو  ک  سور  يبوم   ې میترائیزمیانو،  عقایدو  په  له    ې پوستو  دا  شته، 



تصوف سره نږدیوالی لري. دوی دغو افکارو ته د اشراق د ذوق نوم ورکړی    ي اسلام

 دی. 

حقیقت ومومي، خو دوی د   ېچ  يتصوف هم دعوا لر   مسیحیت او یهودیت غربي  د

تقوا   او  اخلاقو  ور پرهیزګاري،  لږ  خو  مني،  تیریږمفهوم  څنګ  په  دې  ،  ي څخه  د 

په  نو  ي،  تېروتنې وکړ   ي عقل او حواس ادراک  ممکن  : له دې امله چېيوایپرځای  

چارو)سلوک( سره    -په ځانګړو لارو  پس بهتره دهیواځیتوب حقیقت نشی موندلای،  

تصوف    يال دا چې اسلامته د )عرفان( نوم ورکړ. ح  ېباید حقایق ومومو. غربیانو د

. دلته د  ، چې پراخه مفهوم او جلا موخې یې لرلې موږ په شروع کې وپېژاند  او عرفان 

یهودیت او مسیحیت عرفان حقیقت ته    ماهیت او موخو له پلوه توپیر لیدل کیږي. د

تصوف منطق او استدلال باندی    يرسیدلو لپاره استدلال هم ضرور بول، خو اسلام

ریاضت په پایله کې یا په وحدة الوجود یا په    تاکید نه کوي، د طریقت د منازلو او د

وحدة الشهود سره حقیقت مومي)وحدة الوجود او وحدة الشهود مو مخکې وویل(. د  

مسیحیت او یهودیت له  عرفان سره په   د غربيیونان، ارستو او فلاتو او بیا    لرغوني 

شهود یواځې په   ېچ  ي تصوف، خصوصاً د وحدة الشهود پلویان وای  يتوپیر؛ اسلام

نیسي نه  فارابي استلال صورت  بلکې  ورته  ،  نور  شمیر  ګڼ  او  سینا  ابن  ، ملاصدرا، 

. بل توپیر دا دی  وحی هم ضرور بللې ده  ياخلاص( او اله   يحواس، عقل، زړه)قلب 

خو    یوه فکري بوختتیا بول،دک او دلیل  افکار عرفان    یونان فلسفه او غربي  چې د

او مادیات پرستو حاکمانو    يد استبداد، ظلم، بېعدالت  ېتصوف او عرفان په اسلام ک

چې ټولو ادیانو کې    ویل کیږي  ېاو پاڅون و. په پایله کپه وړاندی یو ډول بغاوت  

لږ ورته وال له ډېر  لکه    ونه هم لري.سره، ډېر توپیر   عرفان د دین زیږنده ده، خو 

ټک  ې هغس ګډ  لري،  توپیر  سره  بل  یو  فلسفه  ادیانو  د  کې  مجموع  په  د    ي چې  یې 

زُ  د جذبې،  او  ته رسېدل دي.  خدای وجود  له لارې خدای)حقیقت(  ریاضت  او  هد 



او له مادیاتو څخه زړه شکول د ټولو ادیانو ځانګړنه    هد، پرهیزګاري مسایلو، زُ   ي معنو 

احساس پکې شریک  اما  ده، خو په عیسیوت کې کم، په بودیزم او اسلام کې ډېره،  

 ټکی دی.  

عرفان له مخې د تصوف پېژندنې    يځل بیا د اسلام  له دغو مقایسو څخه وروسته یو 

د  خلق کې داخلېدل، او له هر رټل شوي خلق څخه    اعلىتصوف د هر  ته ورګرځو:   

نوم دى د  ، صوفي وتلو  د    په ريښتیاوو عمل کوي،  نه نیسي  ته سترګې  خلکو مال 

ښتن  څله  او اخلاقو ډېر پام کوي. په بله وینا:   يپاک يترڅنګ په باطن يپاک يظاهر 

فقر او    .نه ويهېڅ اړيکه    ې ، چې له بل چا سره دولتعالى سره داسې اړيکې ټينگې

 صفات دي.  اصلي صوفي  او له تنعُم مخ اړول د  افتخار، ایثار

ځینې خلک باور لري چې ګویا تصوف د هندوستان، د نو افلاطوني فلسفې   مسعود: 

 یا له ماني اندو فکر څخه اسلام ته ننوتی دی. تاسو په دې تړاو څه اندو فکر لرئ؟ 

چې دوی په خپل لاس جوړ کړی،    يت عبادت کو هندیان د هغه بُ   استاد دودیال:

ماني  يغوای لري،  درناوی  دواړه    ته  لومړی  به  دلته  لرل.  احکام  دین هم خپل جلا 

 وپېژنو، بیا به یې په تصوف خبرې وکړو:  

ادیانو کې یو لوی دین دی.  نظر هر بل دین ته د مسلمانانو؛ په    يهندنوییزم شرق 

  ، وې. د تصوف څېړونکي وایي  ېسره ډېرې او نږد  له هندوانو   ې تېره د افغانانو اړیک

بل سره ډېر ورته والی لري.    تصوف اغیز درلود او یو   ي تصوف په اسلام  يچې هند 

په    ) له نن څخه دوه نیم زره کاله مخکې(ه درې پېړۍ دمخهڅخ مسيحي ميلاد   تر

په دې ډول په    ات يې  تبلیغخپل    فلسفه رامنځته شوه،ُُهندوستان كې د)بهاګاواتا(



کې   ټکیو  كړلڅلورو  نور : وړاندې  حده  بې  ماورا ،  دى  خداى  كاېناتونه  ُُيو ،  دى   له 

د  وركولو ُُدفنا ،  دى مرجع  ترتله  اسلام  . ی تل  او  کوي  درناوی  ته  مسلمانو    ي دوی 

 مقدساتو ته سپکاوی نه کوي. 

جز  «ابهاګاوات»  د پاك  خداى  د  وايي:)روح  مګر  فلسفه  نُُدى،  هغه  د    هعېن  دى، 

. ترتله ژوندي دي(  بلکېدي    هافرادو او مادي عالم روحونه نېست او فنا كېدونكي ن

تصوف پیدا شو، په دې توګه د    يکله چې د اسلام مبارک دین خپور شو او بیا اسلام

څه مشابهتونه ولیدل شول. په دې کې    تصوف ترمنځ یو   يتصوف او اسلام  يهند 

تر  فتوحات    يمهال اسلام  سیاسي او ټولنیز عوامل هم رول لري، لکه: د امویانو پر

پیاوړ  ترمنځ  هندیانو  او  مسلمانانو  د  ورسېدل،  پولو  تر  چین  د  بیا  او    ې هندوستان 

ورسره   يسوداګر  فرهنگي  ااقتصادي    وه،  شمېر و  زیات  شو.  زیات  هم    نږدېوالی 

دوی اسلام    و هنديان د  بالمقابل  نرمافكارو  ومانه.   چلند،  نیک  پر   ي،  اخلاقو    او 

و د   و آدابتو اتعليماطریقو زاهدانه او صوفیانه    يمذهب  يوکړ  او د هند تأثير    و مسلمانان

کله چې د ادب، معارف، سلوک  مخصوصاً    له امله او بیا  و اختلاط  امعاشرت    نږدې  

كتاب  معنو هندي  ډېرو  د  سره  دې  په  شول،  وژباړل  تصوفييونه  کلتور   ،  برخو    ياو 

بل ته لیږد میسر شو. وروسته تر اسلام؛ د دوهمې پېړۍ په ترڅ کې، په    ګډون او یو 

عباسي  د  بیا  چ  تېره  پرمهال  مذهب    يعلم   ې خلفاوو  او خبرې  مناظر   ياو  اترې    -ې 

، بحثونه آزاد وو. په دې  هپراخې شوې او د بیلابیلو مذاهبو خلکو به پکې ګډون کاو 

دین خلک هم کیناستل،    و بودائي  اهندي    مناظرو کې له مسلمانانو سره یو شمیر د

بل ته یې خپل عقاید ویل.  دا د صوفیانه افکارو د دود کېدو لامل شو. دې بل    یو 



صوفیه طریقې څو نامتو مشران او پیران    پلو ته بیا متقابل اغیزګورو. هغه دا چې د 

عياض» لکه   بن  مړ(  ۱۸۷)  فضل  بلخيق.  شقيق  بلخي  ق.مړ(۱۴۷)،  داود   ،

هغه وخت  ، بلخ  او یو څو نور بلخ کې وو او قطب طریقت بلل کېدل «  ق. مړ(  ۱۷۴)

اسلام له  يد  چې  امله  دې  له  و.  ښار  لوی  خپراوي  د  ډېر  اسلام    تصوف  لا  څخه 

بخارا  ابلخ  مخکې   ټوله  و  بودایالنهر  ماوراء او  بودیزم    ي کې  د  و،  خپور  دین 

  چې د صوفیانو لومړني   ایونه او مزدکونه پکې وو،  نو داسې ویل کیدای شي ځعبادت

بودای د  همدلته  به  آشنا    ي پیران)شیخان(  سره  زهد  او  کول(  ترک  دنیا  د  تصوف) 

افکار له اسلام  . ممکن همدا وخت دي و   يشو  تعلیماتو سره یو   يبودیزم یو شمیر 

وي.  کله چې    ی وي او صوفیانو به نور هم دا افکار سره ګډ او تبلیغ کړ   ېځای شو 

حلاج» منصور  بن  وروسته    «حسين  پارس  سیمې  هندوستان  له  د  وکړ،  سفر  ته 

نو تصوف   او  هلهله  او  شور  هند   ی کې  په  بدلون  دې  راغی.  ژوره   ي بدلون  تصوف 

 زه دوه اړخیزه وه. ېزه وکړه. اغېاغ

 :عقیدې اثرات په لاندې ډول ووو بودائي اهندي   په دې توګه د 

ک عبادت  په  پالنه،  اخلاق  نیک  زهُد،  وحدانیت(،  وحدت)  وجود    ګالل   ي خوار   ې د 

لرل، مراقبه چې هندیان یې دیانا بول، په ژور    )ریاضت(، قانع اوسېدل، په صبر باور

  ي نور ګډ ټک  ېداس  او  ترڅو حقیقت و پېژندلای شي  تمرکز(   فکر  فکر تاکید کول )د

  تصوف تاثیرات یو پر   ي او هند  ي د اسلام  ې وو، چې دا فکر پیاوړی کوي، چې ګوند 

تصوف اغیزمن شوی وي. د شرع په نزد مسئله    يتصوف به له هند  يبل و او اسلام

تصوفي  او  دین  د  چې  ده  نه  له    دا  تصوف  ګواکې  یا  دی،  نږدېوالی  ترمنځ  افکارو 



بودیزم او هندوییزم راغلی، بلکې مسئله د کشف او شهود د ادعا، شطحیاتو، تجرد او  

تر   تصوف  د  ادیانو  نورو  د  چې  دي،  ټکي  نور  داسې  او  ټینګار  باندې  افتقار 

دا د نه منلو بول. د شریعت فقهاوو د صوفیانو د ریاضت، وجد، ترک    ، اغیزمنوال 

نورو په اړه توند بحثونه کړي او په دغو مواردو کې یې غبرګون ښودلی دی.    دنیا او 

، یواځې یو دین پورې ندی  يچې عرفان ډېر پخوانی عمر لر   يوای   ي بالعموم څېړونک

 تړلی. 

ماني له  تصوف  ایا  چې  پوښتنه  ډېرو    دا  هم  پوښتنه  دا  ؟  راغلی  ته  اسلام  افکارو 

 او خپل نطرونه یې هم ورکړي دي.   ېلیکوالو مطرح کړ 

میلاد(  Manichaeism)ي مانو   درېیمه  په  چې  له   (کې    ۲۷۶-۲۱۶پیړۍ)   ي افکار 

( دوو خبرو یې باور درلود.  ي بد  او  يرا پورته شو، په رڼا او تیاره )نیک   ېعقید   ۍګنوس

  د فاتک همداني   ایران( اوسیدونکی ماني  يموسس یې د هغه وخت د پارس)اوسن

ختیز تر افریقا او دېخوا تر   يدین پیغمبر باله، ده له مینځن ېزوی و چې ځان ېې د د

دینونه له پخوا    يرسم  ې، خو په دې ځایو کي چین کوشش وکړ خپل دین خپور کړ 

و، د ده هڅو په ځنډ او ورو ورو د ده له توقع ټیټه پایله درلوده. ده خپل فکر    يپیاوړ 

نړۍ او رڼا یې د   يماد  ، دواړو څخه راخیستی و. تیاره یې ديله مسیحیت او بودای 

وو، چې انسان یې دوه ګونی موجود باله. دا دین زیاتره مینځنۍ    یروح سمبول ټاکل

لږ اروپا ته ورسېد، خو لسمه میلادی پېړۍ   اسیا، د چین او هند ځینو سیمو او ډېر 

و  ېک دا  تبلیغ  ده  د  شو.  ختم  رسوخ  او  روح)رڼای  ،اثر  خپل  باید  انسان  ته  ي چې   )

او له تیارې )خپل تن او نړۍ( هېره کړي. د دوی په عقیده؛ په پای کې د    يوګور 



او   کیږ ترڼا  بریالی  رڼا)روح(  آخر  کې  جګړه  په  څخه    يیارې  زندان  له  جسم  د  او 

اسلام  له  مسیح  يوځي.  انځورګر   ي او  دوی  درلود.  نږدېوالی  یې  سره  ،  يتصوف 

موسیق او  لیکلو  کتاب  مانو   يخطاطي،  ورکړه.  وده  یادګار    يته  وخت  هغه  د  لیک 

ته   ملایانو  خپلو  دوی  کول.  باندې  پاڼو  پاپیروس  یا  څرمن  په  یې  لیکونه  دی. 

د)ګزیده ګان( او وګړو)عوامو( ته د )نیوشاییان( نوم ورکړی و. ګزیده ګانو سفرونه  

، د دواړو لپاره حلالو او حرامو توپیر درلود.د دوی  هکولای شول او دین یې تبلیغ کاو 

یې توصیه کوله.    يپاک   ي حکم و، باطن  يتصوف کې زهد او له مادیاتو پرهیز یو حتم 

  ي اسلام  ېتصوف هم اغیز کړی، یعن   يچې همدې ټکیو په اسلام  ي کیږ داسې ویل  

د له  ده.  کړه کړې  زده  له دوی څخه  ډېر    ې تصوف  له  عرفان  او  امله چې تصوف 

نه  ده چې یو دین پورې وتړل شي  ، خو ټولو  پخوا ټولو دینونو کې و، نو دا مناسب 

دینونو کې ورته والی لري. په مجموع کې عرفان د خالق د عبادت یوه بڼه ده. دا  

شته او تصوف د ثواب د    ې عبادت د سزا له ویرې او د ثواب په خاطر ټولو دینونو ک

ډېرولو لپاره د زهد، ریاضت، له بخل، زنا، جادو، منافقت،  او دروغو پرهیز، له قتل  

پاک باطني  کرکه،  مانو   ي څخه  نو  کوي،  سپارښت  ښېګنو  نورو  همدا    ياو  هم  دین 

تصوف    يله خدای سره مینه تبلیغ کوله، کوم چې اسلام  ن هم ی مسایل لرل. دې د

،  ي یې )حقیقی عشق( بول او الله ته د محبوب خطاب کوي او د وصال هیله یې لر 

مانو  په  مانو   يدا  و.  هم  کې  د  يپیاوړ   يتصوف  او  رامنځته  موثره   ادبیات  تبلیغ 

ځکه ېې په ډېرو خلکو تاثیر   ، خو ډېر جالب و، نو طریقه یی وه. ارشادات یې پیچلي

کیدای. تر ټولو نورو هیوادو د    تصوف یې اغیز څخه انکار نشي  يکړی و او په اسلام



ایران کې شوي دي. له مسیحیت    ېدین او د دوی د عرفان په اړه زیاتې څیړن  ېد

دین او د دغو دینونو له تصوف سره یې ورته والی درلود. نو    ياو بودای   ي پرته زردښت

اسلام د  چې  نورو   يکله  د  یې  والی  ورته  او  کیږی،  بلل  ادیان  نور    تصوف سرچینه 

د اسلام    ې، علت یې پورته مشابهتونه دي.  سره له دې چيدینونه تصوف سره کیږ

، خو په  لدین افکار په قوت سره پاتې و   تر لومړی پیړۍ پوری مسلمانانو کې د ماني 

واعظانو مانویانو ته )زنادقه / زندیق( نوم ورکړ او    ياو دین  ملایانو   ي تدریج سره اسلام

 کفر او ناروا وبللې.  ېی  ېد هغوی ټولې خبر 

کې د هندیانو د دیني کتاب ریګویدا    (اثارورونو)نښې  د یو شمیر څیړونکو پهمسعود:  

،  او د اریاییانو د اوستا او پخوانیو دیني کتابونو تر منځ اړیکې او خپلوي لیدلای شو 

اسلامي دورې څخه د مخه د    لهپه ډاګه شوې ده چې ډیر په زړه پورې پړاو    هم   دا

اسلام   لهاو همدارنګه    وئ اوستا او بودايي دین او زردشتي دین، ماني ترمنځ اړیکې  

 ي.لیدل کیږڅخه وروسته د بودایي دین او تصوف ترمنځ اړیکې  

هیله ده چې د رزدشتي، بودیزم، مانیزم او نورو فرهنګونو په اړه چې د پښتنو سیمو او  

په  دی،  ټاټوبي کې سره یو ځای شوي دي او یا له ګاونډیو سیمو یې دلته اغیز کړئ  

  لنډه توګه مالومات راکړئ. 

تصوف منشا    يستاسو پوښتنه پر ځای ده. یو شمېر کسان د اسلام  :دودیالاستاد  

لیکوالان د    یو شمیر  په اړه  منابعو   يتصوف د غیر اسلام  له نورو ځایو بول. مثلاً د

ابو عامر » ابوعامر »  چې  :يوای.  مثال ورکوي  «مرتاض  د    « راهب  لپاره  لومړی ځل 

چې مرتاض راهب ابوعامر د)ضرار(    يچې وای  ، آن دا و تصوف رواجوونکی    ياسلام



یو  نوم  او  په  کړ  بلل.    جومات جوړ  ته  هلته تصوف  یې  په ظاهر  مسلمانان  ابوعامر 

په   محمد)ص(  حضرت  د  او  وتښتېد  وروسته  فتح  له  مکې  د  خو  شو،  مسلمان 

له مخې پټ فعالیت عُقدې  او  نیکونو د ګروم  شروع    )منافقت(   مخالفت یې د خپلو 

له خوا دا شک پیدا  مسلمانو بلل د یو منافق    ت ته دمسجد جوړول او عباد  نو دکړ.  

. دا تبلیغات تل متصوفینو او مشایخو رد نور ادیان وو  به   کوي چې د تصوف سرچینه 

رتله د ول تبلیغاتو د شمېر او محتوا په پد دې ډ.   کړي او رټ ځواب یې ورکړی دی 

. دغې برخه کې د  تصوف د تالیفاتو او تصنیفاتو محتوا ډېره پیاوړې ښکاري  ياسلام

دی،  ياسلام اوچت  کیفت  هم  او  کمیت  هم  تالیفاتو  د  له    عرفاوو  اختلافاتو  د  خو 

. مُبرهنه ده چې دې متناقضو او متباعدو بحثونو شمېر  موجودیت انکار نشي کیدای

 فرهنګ یوه لویه برخه یې نیولې ده.   ياو اندازه  ډېره زیاته ده، آن دا چې د اسلام 

 ده، لنډ به ووایو:   ېبرخه مو د زرتښت دین په اړه کړ   پوښتنی اصلي د

له خپر د   لرغوني ې اسلام  د  کاله مخکې؛  زرګونه  کې    دو  زړه  په  د  اریانا  یوه  زردښت 

  او نرم دین نوم و.  د دغه دین خپرېدل تقریباً نهه زره  يمنور، عدالت پسند، اخلاق

زردښت یا رزدشت یا اشو زرتشت یا  دغه دین پېشوا  ي، د  رسیږکاله پخوا وختونو ته  

سپنتمان،   نوم  اصلی  زردښت  د  چې  دي،  ګمان  دې  په  ډير    یعنې سَپَنتمان)ځینې 

د لرغوني بلخ له وګړیو او د هغه ټاټوبي له نجباوو څخه  زردشت  زردښت/و.    سپین(

ه یې د خپل دین بنسټ کیښود،  تو، په بلخ کې زیږدلی، همدلته لوی شوی او همدل

او په تبلیغ باندې یې پیل وکړ او بالاخره په همدې ښار کې د تورانیانو په حمله کې  

شو  خواخوږ .  مړ  او  کوله  یی  کرکیله  ساتل،  اوښان  وو.    يزردښتیانو  یوناني  خلک 



د   بڼه  )زوروواسترس(  د  نوم    زردشت سرچینو  په  په  یې  نوم  پلار  د  دی.  کړی  ثبت 

اوستا کې )پوروسَسپِه( او په پهلوي کې )پوروشسپ( او د بابا نوم یې )پیَترسپ(، او  

درنې  د مور نوم یې په اوستا کې )دُغدووا( او په پهلوي کې )دوغدو( راغلي دي، له  

و مشهور  باندې  کس  عالم  په  او  مور زردښت    . کورنۍ  خپلې  ویدر  د  زوی  له  یم   .

ډیر  یې  په اړه    نوم او نسب   د  ښځې   د لومړنۍ  خو ،  ځوانی سره سم یې واده کړی و

مالومات په لاس کې نشته دی، ویل کیږي چې د سفرونو له پیل کاولو څخه مخکې  

پاچا ګشتاسپ د سلاکار   بلخ  او د  نومیږي  مړه شوې ده، دویمه ښځه یې )هوُوي( 

نوم یې هم د همدې نیکه د نوم    ۍ، د کورنلادونه یې لرل و ا  شپږ)فرشَوستر( لور ده،  

دی  مخې  بیا  له  سره  سره  معلوماتو  دومره  د  وایځینې  .  په    يلیکوال  زردښت  چې 

بیا د زردښت په نوم   نه  آذربایجان کې نړۍ ته راغلی، ځینې نور  له    او  ني ژ ېپڅوک 

 دي.  بیخي منکریې شتون څخه 

زردښت لومړنۍ زده کړې له خپل پلار او د ښار له نور عالمانو څخه تر    په هر ترتیب؛ 

سره کړې، وایې زردښت ډير ځیرک او د تیز ذهن لرونکی هلک و، چې تر پینځلس  

  نظر  متفاوت(  -)منفردځانګړيکلنۍ یې د خپله عصر ټول علوم زده کړل، د تفکر او  

کلنۍ ته ورسید، خپل پلار، مور او ماشوم پریښودل او   شل چېُُکله.  خاوند شخص و

د   کړل،  پیل  سفرونه  سرګردانه  یې  کې  نړۍ  په  لپاره  کولو  پیدا  د  اسرارو  مذهبي  د 

کاله د غره په یو غار کې تیر کړل او ډيری وخت به    اووهیوناني سرچینو له مخې ده  

 و. دګ(خیپنیر ) خواړه یې 



کله لیکي  زردښت مخلصان  دېرش  ، چې د  ور کلن شو،    هغه  یا  نو  )هومنه  د  باندې 

کلونو لپاره زردښت د شپږو مقربو    اتو بهمن( فرښته را نازله شوه او له هغه وروسته د  

ب اتر  په خبرو  او شهود کې  په کشف  له هغه    ت ووخ )امشاسپندان( سره د عالم  او 

کلونو لپاره د )اهورا مزدا( )یانې هغه ذات، چې زردښت ورته عبادت    (۱۰)وروسته د  

ده حکیم خدای  مانا  مزدا  اهورا  د  او  یاد کړی دی  یې  نوم  په  مزدا  اهورا  د      .کاوه، 

لیکونکزردښت یوه خدای ته عبادت کاوه  تاریخ  نور   يچې  زردشت  يوای  ي ، خو ډېر 

پرسته    دین چې  ونه  واحد  دي  اتفاق  یو  په  ټول  خو  دي،  بېل  بیل  روایتونه  نور   .

او لمونځ    زردشت تبلیغ   ، دکاوه عبادت  او  په وروستیو  د    زردښت د دعوت  کلونو  لسو 

په د باندې ایمان راوړ، )میدیتنیما یونها( د کاکا زوی یې و. او   لومړنی کس چېکې  

ورته   یې  دین  خپل  او  لاړ  ته  دربار  ګشتاسپ  شاه  د  بلخ  د  زردښت  وروسته  هغه  له 

وم زردښت دین  د  بلخ شاه  د  او    انه  وړاندې کړ، چې  ټول اشراف  دربار  د  بلخ  د  او 

کالو په عمر، چې    ۷۷درباریان د زردښت په دین شول. بالاخره زردښت په بلخ کې د  

)اهورا مزدا( ته په عبادت لګیاو، د تورانیانو د توربراتور )تورِبرآَدرویس( په لاس ووژل  

مع  .شو  زیات  ترټولو  اړه  په  دین  د  زردشت  کلداني(  وماتلد  و.    لیکلي)اودُخوس 

 زردشتی دین د افلاتون او ارستو له دوران مخکې و. 

 اویستا پوښتنه مو هم کړی ده. دا دواړه کتابونه به لنډ معرفي کړو: د ریګویدا او 

( د )ودا( یا هندو مذهب کتاب دی. ودایان همدا  هندو  ऋगे्वदُṛgvedaریګویدا )

دوی مقدس کتاب ریګویدا  د    هیندو دین پیروان دي او ځینې ورته هنود وایي.  دیا  

په    ،و لویې وچې  چې په سنسکریت ژبه لیکل شوی دی. دا کتاب د هندوستان د 



شمال غربی سیمو کې لیکل شوی دی. له اویستا سره ډېر نږدېوالی لري، د لیکنې  

ژبه شعر  د  یې  موزونه(بڼه  یې    )یعنی  شمېر  شعرونو  د  چې   بیتونو  ( ۱۰۱۷)ده  د    او 

یې   یو ي کیږ  (۱۰۵۰۰)شمېر  دین  .  خپلو  په  هندوان  هم  اوس  یې  ابیات    ي شمېر 

آریائیانو یو قدیمی یادګار دی چې د هند    مراسمو او دعا ګانو کې وایي. دا د هغو زړو 

   . ، هلته پراخه سیمو ته پنځېدل وونیمې وچې ته خواره شوی وو

شو، د زردښت/ زردتشت د کتاب پوښتنه مو کړی ده. لنډ   او د ریګویدا څخه چې تېر

 به ووایو: 

(و. اویستا د اوستا او آبستا په بڼه هم راغلی دی،  Avestaد زردښتیانو کتاب اویستا )

د    مانا دا  دی.  بللی  مانا  په  )متن(  د  بیا  ځینو  ده،  معرفت(  او  )پوهه  )پناه(،  یې 

متون دي. تفسیر ته یې زند/پازند ویل شوی دی ژبه یې پهلوي   يدین مذهب  يزردښت

د هغه شرح په خپله زردشت   چې دا کتاب او  يده. زند د شرح په مانا دی. ویل کیږ 

زردشت بیا  مړینې،  له  زردشت  د  وروسته  دی.  نور   يلیکلی  کتاب  دې  د    علماوو 

. د دغو روایتونو په  اړه بیلابیل  ي چې هغو ته)بارده( وای  تشریحات او تعلیقات لیکلي 

دا چ آن  نظرونه  راغلي دي،  نه ده چې زردشت   ې او متضاد  ثابته  ک  يدا  یو    ې دین 

  ې خدای و او که څو خدایان. خو دا ثابته ده چې دا یو ډېر لرغونی دین و چې په د 

ک  و.    ېپراخه سیمه  دا دین مسلط  تر وخته  د ساسانیانو  آن  او  لرل  پیروان  ډېر  یې 

  ي دین  يمنیانو له)ریک دید( او د یهیودو تر )تورات( دویم قدیماوستا وروسته د بره 

لکه آیتونه چې هر یوه ته    ي کتاب دی. کتاب په څوڅو جملو کې یوه موضوع بیانو 

د ګاتونو شمیر یی ډېر زیات دی، داسې عقیده هم شته چې ځینی ګاتونه    ي ګات وای



به ممکن ورک او هېر وي او ځینو کې ممکن لاسوهنه  شوي وي او بدلون به پکې  

وو، چې وزن او ردیف یې درلود.  کله    يراغلی وي. ګاټونه د شعر په بڼه لیکل شو 

، خو  ه او د جمشید تخت یې هم ونړاو   ه چې سکندر  یرغل وکړ دا کتاب یې وسوځواو 

بېرته راټول شو، یعن او  یاد و  د    ې لا هم د خلکو په  دا کتاب تر ډېره سینه په سینه 

کلونه وروسته اسلام له یرغل وروسته هم موجود و. کلونه  لیکونکو    يسکندر  تاریح 

  غویانو  (۱۲۰۰۰)پر مهال د    امنشیانو حه چې دا کتاب د    او نورو ویلي   ي لکه مسعود

     چې یوه برخه یې  يشوی و. داسې هم ویل شو   دباغی پر پوستکي په زرینو کرښو  

( یونان ته یووړل شوه او د طب او نجومو مسایل یې ورڅخه  ب برخه یېطد  تیره  )په  

و.    ورکړی  نوم  )ملعون(  ته  سکندر  سبب  دې  په  زردشتیانو  وژباړل.  ژبه  یونانی  په 

په نوم یو اثر یې      za..d Avesta چې د     « Dasmesteles دارمستترتاریخ لیکوال  

وای او څلورمه میلاد  يلیکلی دی،  درېیمه  په  ک   يچې  ولیکل   ېپیړۍ  بیا  کتاب  دا 

په وینا    West,21وي، د انګلیس لیکوال    ې برخې یې ممکن هیرې شو   ېشو، خو ځین 

  ي برخه یې علم  ېکلمات و. په یونانی ژبه ژباړل شو (۸۳۰۰۰)یې ټول    ورژن وروستی  

معلومات لري. مشهوره ده چې د زردښت لارښوونو په خلکو ژور اغیز درلود او نیکې  

کتاب د خلکو ژوند ته دومره سمون    لارې یې خلکو ته ښودلې وې. بل هیڅ دین او

اویستا    ېچ  يورکړی، لکه زردشت چې مثبت بدلون راوست، خو  دا هم وایدی  نه  

  زښت زیات دښمنان هم لرل. په دی ضد او نقیضو ویناوو کې یو څوک حیران شي 

د  د  ډول  څه  په  دا  ېچې  آیا  چې  شي  کیدای  اعتبار  ګاتونو  موجودو  په  به    کتاب 

چې د زردشت لارښوونې    ي او که نه؟ څنګه امکان لر   ي ربښتیا د هغه وخت اویستا و 



هغه کتاب دې د دې دومره پېښو او زیاتو دښمنانو سره سره لاهم پاتې وي؟ خو    او د

یوه خبره څرګنده ده چې په خپل وخت کې یې لوی اغیز درلود او زیات شمیر خلک  

د   دین یو پیاوړی دین تېر شوی چې تر ډېره په نیکی یادېده.   يزردشتیان وو. زردشت

لارښوونې    ي لرغونې آریانا او بیا د خراسان زیات شمېر خلکو تر ډېره د زردشت اخلاق

نه    کولې او آن اوس یو شمېر خلک د زردشت د معقولو او انساني   عملي بد  افکارو 

دي. دوی یو    يد زرتشتیانو د اورتونو نښې اوس هم ډېرو سیمو کی لیدل شو   وايي.

و ویشلی  میاشتو  دولسو  په  اخلاقکال  د  دوی  پوهې،    ي.  علم،  ترڅنګ؛  لارښوونو 

 .  طب ته څه ناڅه انکشاف ورکړی و ي نجومو او ابتدای

مخې؛   له  آثارو  نورو  شمیر  یو  پرستد  وحدانیت  په  زردشتیانو  زیاتره    يد  دی،  شک 

په یو خدای عقیده نه لرله، بلکې څو خدایان یې لرل.    ی چې دو   ي تاریخ لیکوال وای

نو  نشته،  معلومات  هم  یې  اړه  په  تصوف  اسلام  د  چې  شو  له    ي ویلای  تصوف 

، خو شک شته چې له مسیحیت، بوادیزم  ي رااخیست  ي دین څخه څه شی ند  يزردشت

مانو  هندویزم،  رااخیست  ياو  څه  یې  به  عیسیوت  او  د    يمذهب  کمه  له  کم  یا  وي 

هغوی ټولو له تصوف او عرفان سره ورته والی لري، لکه په مجموع کې چی دینونه  

 یو بل سره څه ناڅه مشابهتونه او توپیرونه لري. 

صاحب، د مسیحیت او یهودیت د اغېز او د دې چې د    دودیال استاد  ګران    مسعود: 

او یهودیت   او نظریات په عرفان او تصوف کې    ،عقاید باورونه،  مسیحیت  لیدتوګي 

د   اختلافات  تصوف  او  عرفان  اسلامي  د  همدارنګه  او  دي،  شوي  داخل  څنګه 

 مسیحیت او یهودیت سره څنګه ارزوئ؟ 



له     : دودیالاستاد   تصوف  ګواکې  چې   مني  نه  دا  تصوف  اهل  چې  دې  له  سره 

بلک راغلی،  ته  اسلام  بشپړ اسلاممسیحیت څخه  او تصوف  بول، خو    ي ې طریقت 

لوی او اسماني بل   ( یو ادیان   څېړونکي وایي چې لکه هغسې چې ادیان )خصوصاً 

او یو بل څخه یې رااخستي دي،   او ډېر څه یې سره شریک  سره مشابهتونه لري، 

عرفان د پخوانیو ادیانو او له  هغې جملې له مسحیت    يهم صوفیه او اسلامدغسې  

م یو څخه  چې  دا  دی.  دي  تاثر  آند  دې  په  کسان  له    شمېر  تصوف  ممکن  چې 

ځینېمسیحیت څخ یې  علت  وي،  راغلی  ته  اسلام  په    ه  بیلګې  د  دي.  مشابهتونه 

  مسحیت صوفیتوب ته داخلوي،   د   ت( صوفيرهبانان )رهبانی  ؛ کله چی مسیحيتوګه

اسلام کې یو حکم دی، خو    ا به غسل کوي، چې پاک شي. غسل او پاکي نو خامخ

ذکر د    ده. بل مشابهت د ذکر دی، جلي او خفي  ځینو له مسحیت سره مشابه بللی

  سپیڅلی دین لمونځ د دین ستن بللې  مسیحیت تصوف کې و. حال دا چې د اسلام

هم   ې تصوف ک  يتصوف کې ذکر مهم شرط دی او ذکر او فکر اسلام  يده. مسیح

ډېر تاکید شوی دی، البته ذکر هم   احکامو کې تر ذکر لمونځ باندې يم شته، خو اسلا 

 د ثواب وړ دی.  

و، مسلمان  صوفیانو عادت    ي د مسیح  و عزلتاتجرد، فقر  بل مشابهت دا دی چې  

نیا وو.  تارک د دُ   مسلمان صوفیان بیخي  ې آن دا چی ځین  سالکان هم دا غوره بول

د مبارک دین له خپرېدو مخکې  په عراق، مصر او شام)اوسنی سوریه( کې د اسلام  

خو د اسلام    او فقر موجود  و،   ي ر واده څخه ډده کول، عزلت او ملنګد ثواب په خاط

معیشت لپاره مال ګټل    مبارک دین نکاح باندې تاکید کړی، کار او خواري ګالل او د



یې  دنیا  د  ترک  او  وګرځول  مباح  تر    یې  اسلام  د  وروسته  مسایل  دا  ګاڼه.  ونه  سم 

مدین  او  تر  ېراتګ  آنحضرت  د  ک  ته  نصاراوو)نسطوریانو(  کیدو  چ  ېمهاجر    ېو، 

مبارک پیغمر یی ورو ورو د اصلاح کوښښ وکړ. نسطوریان د نصاراوو یو فرقه وه،  

 یهودو او نصاراوو تر ډېره دا عادت نه پرېښود. خو 

،  ي صوفیان د مسحیت څخه متاثر او اغیزمن بلل کیږ  یو شمېر لومړني  ېدا چې ول

 علت یې داسې ښودل شوی دی: 

او هلته    اوسیدل ېچاپیریال ک يشمیر مشایخ او مشران مسیح د لومړنیو صوفیانو یو 

سیدالطائفه و  چې وروسته بیا د    «جنید بغدادی»، د بېلګې په توګه  يد  يروزل شو 

لقبونه ورکړل شول، رهبانیت او  و سلطان المحققین  او طاووس العلماء  ا  لسان القوم  

و،     ېایران( د نهاوند د سیم  يمسحیت سره اړه لرله. هغه په اصل کې د پارس)اوسن

 مور او پلار یې مسیحیان وو. عجیبه ده چې شیخ عطار هم ده ته ډېر درناوی درلود.  

کې اوسیدل    شام  په  «()کوفي  و ابوهاشم صوفي ا  ابوهاشم داراني   ،ي ذالنون مصر »

شام، مصر او عراق د مسیحیت د رهبانیت مهم    ې، حال دا چ لو   ېاو هلته روزل شو 

و  مرکزونه  لوی  نه کړو چې  لاو  هیر  باید  و   و صوفيی.  دا سوابوهاشم  آن  ویل   ې، 

کوفي  يکیږ ابوهاشم  یو    چی  و ته  کړی  جوړ  مسیحیانو  هم  الغیب  وجومات   (

متصوف  عندالله(.   چې  ناتو  کوله  توصیه  ته  مسلمانانو  عطار  شیخ  عارف  حارث او 

ته باید ډېر درناوی    ېعمر بن عثمان مک   او  عطا  ، ابن رویم   ،  يجنید بغداد ،  يمحاسب

   ُ«ابراهیم ادهم»    له لومړنیو صوفیانو څخه نامتو صوفي  .ي، ځکه دا عارفان دي وکړ 

ژوند کاو شام    هم  و   هکې  او  دد مسیحیت، یهو .  واو هلته روزل شوی  یت، هندویزم 



برعلاوه، یو شمېر نوي رامنځته شوي پیران او صوفیان    عرفانونو   ي بودیزم او نورو دین 

معنو  به  دا  دي.  شوي  لیدل  دین  ي هم  خو  وي،  اسلامنه   ي خوځښت  خصوصاً    ي ؛ 

هغه   د  او  پاک  الله  موخه  دوی  د  متاسفانه  لګوي.  نه  اړخ  سره  عرفان  او  تصوف 

سکون په لټه    يرضایت نه دی، بلکې تر ډېره پورې بلکې مطلقاً ځانته د یو ډول روح

نه منلو خبره یې  جلا ده    د ،  يمسایل موجود د  دا ډول اختلافي  . کې دي او  منلو 

د بشریت  معلوماتو په خاطر ورڅخه خبرېدل ښه دي.    خو د ټینګار نه ورباندې کوو،  

  له اختلافي   ونه پېښو تاریخ د مسایل او   نور ډېر  تصوف په شان،  دپه تاریخ کې لکه 

 ي.  د او متناقضو بحثونو او نظریاتو ډک 

 د یهودیت په  اړه باید وویل شي چې: 

له یهودو شکایت لري، دوی د مسلمانانو په چارو کې په محققین    ياکثریت اسلام 

په برخه تصوف    يچې  د اسلام  يوای  تصوف منتقدین  لاسوهنه تورنوي. آن دا چې د 

د منتقدین  دی.  لرلی  لاس  یهودو  رهبانیت    کې  د  مسیحیت    په یهود    پشمینه   کې 

  ژوند په چارو کې غیر   د مسلمانان    و څتر   ته دننه کړی دی)!؟(   اسلام   په بڼه    پوشي

په ساینسي  و سست اعال  ف او خپله  تکنالوژ   کړي  او سیاست کې ورڅخه    ي علومو، 

یهودو آن مسیحیت ته تصوف    ېچ  يغوسه ناک منتقدین دا هم وای  میدان وګټي.  

د یهودو برنامه وه. یهودو    راهبانو پشمینه پوشي  يد مسیح  ېچ  ي دننه کړ. دوی وای

تصوف د ترویج  برنامو ته کبالا یا    آن د مسیحیانو د لټي لپاره برنامه لرله. د یهودو د 

ي  اسلام  ېچ   يوای  ته   قبالا نوم ورکړل شوی دی. کبالا د خیر او شر په اړه هغه څه 

بدعت بول. دوی لکه د خیر په شان،  شر هم په سیده توګه الله )ج( ته    ې علما ی



  خیر او شر تناقض ته پام نه کوي، حال دا چې خیر ذاتي   . کبالیان دي نسبت ورکو 

  ي بول. اسلام   ښکارنده ده، خو یهود صوفیان)قبالیان( شر هم ذاتي  او شر عرض

علما یهود د اسلام ترټولو بد او کینه ناک دښمنان بول. د دوی د مضریت له امله 

ثابته کړ  نشته چې  ثبوت  نظر ګوري، خو داسې مطلق  په شکمن  ته هم    ي تصوف 

تصوف یهودو اسلام ته دننه کړی دی، بلکې شکونه او مشابهتونه دلیل   يچې اسلام

 بول. 

لید لرئ؟    بنسټیزو تاسو د شیعه مذهب او تصوف د    مسعود:  اړه څه  ځانګړتیاوو په 

ځینې پوهان د شیعه او مسیحیت، په ځانګړي ډول د رومي کاتولیک مذهب، ترمنځ  

 کړئ. خپل لید راسره  شریک  ډېر ورته والی ګوري. مهرباني وکړئ په دې اړه 

 استاد دودیال: 

وای  پرتله شیعه کې تصوف کم دی. دوی   ياهل شیعه وروڼه  په  اهل سنت  د  چې 

فرقو کې دي،      میلیون شاخوا سنیان د سلو شاخوا صوفیانه(۳۷۰) همدا اوس د    يوای

لویه   تصوف  د  سنت  اهل  د  دی.  میلیونه  شل  صرف  شمېر  صوفیانو  شیعه  د  خو 

ګیلاني عبدالقادر  یې  )موسس  قادریه  له  جیلاني  /فرقه)طریقه(  دا  دی،   )

نیول افغانستان، تر  ې افریقا)المغرب(  برخو،    د  ،  ځینو  اندونیزیا هند  او    پورې   مالیزیا 

طریقه ده چې په  (  و پلویان  خواجه بهاءالدین نقش بند  دنقشبندیه )بله د    پیروان لري.

او  سیا  آ   يشوې ده. دا زیاتره هند او منځناتمه او نهمه پېړۍ کې هند کې رامنځته  

مُ شاوخوا   لري کې  ایران .  ریدان  زیاترهتركمن  د  شیعه  نقشبندیه    ان  دي،  صوفیان 

شاه نعمت الله  »شیعه فرقه ده، چې موسس یې    ياصلی لویه صوفیانه طریقه ګناباد 



کې    )تهران، گناباد، مشهد، یزد، بروجرد و بجنورد( ځینو سیمو ایران    دی. او د   «ول

ډېر کم شمیر دی  د سني صوفیانو په پرتله  ان لري، چې دا  پیرو   میلیونه  یا څلور  ېدر 

شیعه    «شاه نعمت اللهیه »  صوفي  شیعه تصوف بله ډله د  د  او مخ په کمېدو دي.  

بله  .  هم کم دی  ډېر فعال هم نه دي، شمیر یې  يکې دكرمان    یې ؛ طرفداران  ده

کې تاسیس شوه    دي چې اتمه پیړۍ(  پلویان    سید محمد نوربخش  دنوربخشیه )یې  

تر پنځوس    څنډو کې دي، شمېر یې  شمالپاكستان    او دتهران    یېطرفداران    او

کال    سیمو کې د سنیانو او شیعه ډلو ترمنځ هر   . د پاکستان شمال يزره زیات نه د 

شمېر   یو  دي.  شوي  قتلونه  زیات  زښت  ترمنځ  دوی   د  او  کیږي  جنګونه  ځله  څو 

، ترڅو په دې سیمه  استخباراتو اداره بول  لیکوال د دغو اختلافاتو عامل د پنجاب د

ورباند  او خپل واک  راوپاروي  نفاق  نومونو  بېلابېلو  په  ترمنځ  ولسونو  د  ټینګ    ېکې 

دینوساتي د  هېواد  دغه  د  لکه  هم  تصوف  پاکستان  د  توګه  دې  په  او    ي.  مدرسو 

سیاسي   ي اسلام او  استخباراتي  له  شان،  په  دی.  لاسوهنو    ګوندونو  نه  بچ  څخه 

ته زرګونه موډرنې وسلې ورکول    شیعه ډلو او ورکزیو   د کورمه ایجنسي   څېړونکي وایي 

ړاندې تحریک کیږي  وبل په   اړتیا پر مهال یو دسیاسي او استخباراتي  دي، د    ېشو 

مقاصد ورڅخه تر لاسه کیږي. بالعموم شیعه امامان او    سیاسينظامي حاکمیت   داو  

  ي هغه علویان چې وای  او يله هغې جملې امام صادق تصوف او)پشمینه پوشان(غند 

علما دا    ي و، د دوی خبره څوک نه مني او اکثریت شیعه مذهب  حضرت علی صوفي

امام رضا)ع(اهل بیت ته سپکاوی او دروغ یې بول.  اللهخبره د رسول  امام علی  او 

مستدرك الوسایل   )بول  و مجوسا  ينصار   اسلام په دین کې  د  النقی )ع( صوفیان 



ټوک،   شیعه   . مخ(۲۲۳دولسم  پرتله  په  سنیانو  د  چې  کیږي،  لیدل  توګه  دې  په 

د   او  کمزوری  یې  وفیانو صتصوف  نښېر)   شمیر  یو  مذهب  شیعه  د  دی.  حدیقه  کم 

کې وایي چې تصوف مسملمانان غافل کړي دي.    مقدس اردبیلی(   مخ، ۶۰۲الشیعه  

د اسلامي تصوف او   شطحیات، خانقا او ترک دنیا نه تائیدوي.  صوفیانو   په تېره بیا د

وال ورته  د  او شک چې   مسیحیت  امکان  دا  اغیز   ي اسلام  یا  د مسیحیت  تصوف 

یو   او  و  لاندې  امله  له  همدې شکونو  د  کړ.  مخکې تشریح  موږ  شیعه    دی،  شمېر 

ا ل بیځوښتنې ته ځواب یو  تصوف سره چندان جوړ نه دي.)مخکنۍ پ له وروڼه هم   

 . کتلای شیئ(

 څیړونکي وایي: مسعود: 

متفکر خپل نفساني، رواني او ټولنیز    ختيځپه ختیځ کې د لویدیځ په نسبت د    ))....

کې مطرح    او باورونو   افکارو  اندونو،   پرابلمونه د فلسفې پر ځای په تصوفي او عرفاني

دی، چې د تصوف او عرفان ستر    لاملکړي او د حل لاره یې ورته لټولې ده. همدا  

شاهکارونه په شرق کې منځ ته راغلي دي. صوفي نه یوازې د تفکر او تامل څښتن  

 ...(( دی، بلکې د ذوق، الهام او اشراق خاوند هم دی 

 صاحب تاسو په دې اړه څه لید لرئ؟   دودیال ګران استاد 

مسایل    ي کیاو تخن  ي ، ساینسي، اقتصاد ي متفکرینو طبیع  یځد لوید  : دودیال استاد  

د دین، تصوف او عرفان مسایل یې که څېړل هم دي، له فلسفي اړخه یې  وڅېړل،  

راز راز تیوریګانې یې مطرح    ېچ  يدوی ته فلسفیان هم وای  ورته کتنه کړې ده، نو 



ته  کړي دي.   نظر عرفان  برخو کې  په  او دیالکتیک  ماتریالیزم، میتافزیک  د  دوی 

اقتصادۍدوی د ټولنیزې ترقډېر کار کړی دی.   نورو  ي ،  او  او تخنیک  اړه    رفاه  په 

هیوادونه    اوس غربي الطبیعة سره ډېر بوخت نه دي پاتې شوي.  له ماور .  کړو ډېر کار  

د  تکنالوژی،  او  تخنیک  اقتصاد،  پوره    د  څخه  وسایلو  او  سهولتونو  مادي  د  ژوند 

ختیزبرخمن دي،   کې ټ  یا شرقي  خو  دیني   ولنو  او  زیاته    معنویت  پاملرنه  ته  مسایلو 

لوی  ختیز اوسیدونکي   ده، آن دا چې د  ېشو  تر  ارام  دیځان  ادعا    بول زوالو روحاً  او 

روح لویدیزوالو  تر  موږ  لرو.    ي کوي چې  ټولنیز  سکون  او  رواني  نفساني،  دوی خپل 

داسې   باورونو  او  افکارو  اندونو،  عرفاني  او  تصوفي  په  ځای  پر  فلسفې  د  پرابلمونه 

خپله علاقه قطع کوي او معونیت ته پنا وړي. دوی    چې له مادیاتو تلقین او بیانوي  

 پیدا کوي.  ه سکون یوه لار  يقناعت او روح په دې ډول ځانته د

د ژوند له ناخوالو او    وغۍ چې  نار   زیاتره هغه روحي  لیکوالو له نظره؛ د    د ارواپوهنې

پیدا شو کشم  روحي لیدل کیږي، خو   په غیر مذهبي خلکو کې  وي  ېکشونو څخه 

ناروغۍ نه لري یا یې لږ لري او ځان د )ښه آخرت( په    يمذهبی وګړي دا ډول روح

استدلال کوي چې  .  برُهان ورڅخه ژغوري  د    دوی  یوه عارضه  پریشاني  او  سترس 

،لویدیځ  ځکه د لویدیزوالو په پرتله ډاډه ښکارو او هلته    نو   ایمان  ضعیف کیدل دي.

په تېره بیا سالکان    .ناروغۍ زیاتې دي   ياو روح   ي د معتقدو خلکو په پرتله عصب  کې

ر  له نړۍ څخه یو جلا برداشت او تصو   لري او  ي او خلقت نړۍ ته خوشبین  يد هست

سره نړۍ ته په بیل نظر ګوري. مومنان او   ې په دهغه د ده ایمان دی او    ېچ  لري

تکامل او معرفت  او د    اهل کتاب په مجموع کې هغه پیدایښت د خیر په هدف بول



او په کایناتو   اړه په    يلی نظام او هست ده لیدلوری د کُ   او د  او سعادت وسیله یې ګڼي 

 .  ن او ښه کوي خوشبیتړاو د حاکم قانون په  ېباند 

  يدوی وایلی او برحقه دین دی،  ېڅوروستۍ سپته    خپلو پیروانو د اسلام مبارک دین 

نور آسماني  د  دا   چې  آن  کتاب دی،  برحقه  یواځینی  قرآن  چې    کتابونه فسخ شول، 

نسخ شوی ده.  مسلمانان وایي د مومن وګړي حالت د هستۍ    نورانجیل    ي دوی وای

او د   په یوه لوی هیواد کې اوسیږي  ېپه شان ده چلکه د هغه چا    په لوی جهان کې

خالق په نیک نیت    ژوند د او د    ه هیواد په قوانینو او نظام باندې ډیر ښه پوهیږيدغ

  ۍ د ترق  په اړوند د خپل ځان او هم د نورو په    باندی هم ښه پوهیږي. البته دوی هم  

ناکام له  ډوبیږي،  نه  ډېر  کې  مادیاتو  خو  برابروي،  امکان  او  نه    ۍ زمینه  ستونزو  او 

د لري.   ډېر  حرص  چې  کوي  قومونه  هغه  اندیښنه  کوي،  نه  اندېښنه  او    ویریږي 

کیدو    ېده د وروسته پاتد    ېچ  مومن مسلمان په عقیده، هغه څه چې امکان لري

هوساینې لپاره    ځکه د روحي   ده، نو   تجربګي  ېلامل به شي، هغه د ده خپله لټي او ب

لپاره   رضایت  د  څخه  حالت  موجود  له  نصیب،او  قناعت،  آخرت    تقدیر  په  د  په  او 

 سره ځانته روحي ډاډ ورکوي. باور لرلو بدله)عوض(باندې په  

اثر د زړه روښانتیا ده. کله    غورهد ایمان  چې    ې قرآن عظیم الشان کې هم اشاره شو 

په حکممسلماچی   ایمان  د  روښانه ګوري  ن  نور  په  د حق  نړۍ  نو  سره  دنیای،    يد 

اور او ځانته سکون بول. ختیزوال ب  او روشندل  يهمدا روشن بینزرق وبرق په پرتله  

برخلاف    . خو د دییو څراغ روښانه کوي   ې روح په فضا کد    دین د دوی  لري چې  

نړۍ پوچه، تیاره، له لیدلوري او    ې ک  په نظر  ایمانه دي، د هغو   ېب  ې هغه وګړي چ



زړه په  دینه خلکو  د بې  شرقیانو په مذهبي تفکر کې   . ددرک څخه تشه او بې ګټې ده 

ستاسو د پوښتنې سره سم؛ دا د    ، نو ډیر غمجن وي  ېوي او په نتیجه ک   ېتورتم ک

خلکو یو عام توپیر دی، مګر نن ورځ ختیزوالو ساینس، تخنیک او   ختیځ او لویدیځ د

توفیق ماد په  تعالی  او غواړي د خدای  پام ګرځولی  ته  اقتصاد    ي ترق  ي پر مختللي 

نیمای له  الشان  عظیم  قرآن  چې  دي  متوجه  اوس  دوی  کړي.  ترلاسه  د    يهم  کم 

 ډېر زیات د حکمت خبرې لري.  يعباداتو په اړه، خو تر نیمای

په سمه لاره او ناسمه لاره، باطل او حق، عدالت او    ېانسان چختیزوال عقیده لري  

تګاه د د خلقت دس  یې جلا جلا وي.ظلم او په روښانه او کږه لاره ځي، نو غبرګون  

او حقیقت    هغه چا ملاتړ کوي چې په خاطر هڅې  د حق  او د عدالت  په لاره کې 

ځکه دوی روحاً ډاډمن ښکاري. دوی ځانته کلک او ټینګ تلقین ورکړی    کوي، نو 

دو په  ته د رسې  او سعادت  سان د سکون او ډاډمنیتا لامل کیږي ایمان د اندی چې  

د    ځان ډاډمن کوي، څخه  راتلونکې  ېهیله خوشحاله کیږي، د یوې تیاره او ویروونک

ول  زړه راټ  ېپه اړه ی  ياو د راتلونک   پیدا کوي  ېرځای ځانته امید او هیلمحرومیت پ

  ېتړل   ېد انسان بریالیتوب دوو شیانو پور دوی خپله عقیده کې دا منلې ده چې  .  وي

 دی: 

 ، خپلې هلې ځلې   نیت اود ده  (۱

 . مساعدت او غوره والی او عالم اسباب د چاپیریال  (۲



د عالم اسباب او هلته    چې  وي  یو چاپیریال کې   ې داس  مومنیو هڅاند او خواریکښ  

مقررو طریقو   د په  ته  ده  خوا  له  تعالی  او  باندې  خالق  له عدالت څخه    عمل کوي 

الم ته سزا  ، نو باور لري چې آخرت کې به ظي ینو  ي بیعدالت  ډاډمن وي، که ظلم او

او د    وي   په تشویش کېنو    ورکول کیږي، خو لویدیزوال چې دا ډول باور ونه لري، 

ته په عدالت باندې باور    یمان سړيخو ا  ر عادلانه چلند څخه به په ویره کې وي غی

 . ډاډ او د زړه سکون ورپه برخه کوي او  پیدا کوي

ه کړی ده. بالکل مو ښه  خبر ارزښتونو    معنوي  او   روحي ارامي تاسو خپله پوښتنه کې د  

لذت او قناعت دوه    یني او کلکو مذهبي ټولنو کې معنوي ده. د ختیز د  پوښتنه کړې

 ډوله دی: 

  ې د ده عضو له کوم  چې  اړه لري   چې د ده حواسو پورې  رضایت او قناعتهغه    :۱

، لکه هغه خوند چې سترګې یی په لیدو او  سره د تماس له کبله وي   ارجي مادېخ

دوی دخپل    .احساسوي  )ذایقه( په خوړلو   صلوي او خوله یېدو حاغوږونه یې په اورې

 ورڅخه قانع دي.  و عضو شکر کوونکي دي  ا هر حسي

یا  م  تړلی او کو   روح او وجدان پورې  د دوی چی د    رضایت او قناعتهغه    :۲ بدني 

یر سره د ارتباط تر تاث  مادې   خارجي   او له کومې  عضو ورسره ارتباط نه لري   جسمي 

لکه له احسان، خدمت، محبوبیت، درناوی، بریالیتوب، نیک کار، ښه    نه وي  لاندې 

او   اخیستل،   د اولاد  خوند  څخه  اجرا  له  صداقت  او  نیک    عدالت  دا  دوی  ځکه  دا 

وهم ډول رضایت او قناعت  تصوف تر ډېره د د  سعادت ضامن بول.   اعمال د اخروي

 . سعادت زیری دی يپه لټه کې دي، چې هغه په دین کې د اخرو 



ست  دی. اندیویدیالی ژوند دی. غرب کې ژوند انفرادي ي عبله خبره د دغو تولنو اجتما

احساس  او  قناعت  لري،  توپیر  انسان  دااو سوسیالیست  او  لري  توپیر  یې    ي روح   ت 

بل سره شریکوالی یې    په خوشحالی او غم کې یو   او  تسکین اسباب یې توپیر لري

غمشریکي او په    توپیر لري. په غرب کې څوک په غم او ماتم کې د نورو له خوا د

با عاطفه    ژوند افراد   ي. ختیز کې د اجتماعخوشحال کې د ښادي احساس نه کوي 

یو  وي،  وي،  متکي  بل  په    په  احساسوي.  همدردي  هم  نورو  له  او  لري  همدردي 

ر نورو  یو شمې  انسان لکه داو فطري ډول هم انسان اجتماعي موجود دی،    طبیعي

په  ژوندی کوي.  ژوند  ټولنیز  کې  ټولنه  په  او  لري  خوی  ټولنیز  شان  په  موجوداتو  و 

  ې . سالم ټولنیز ژوند هغه دی چپرمخ بوځي  یواځیتوب سره نشي کولای د ژوند چارې 

او د قوانینو    ي وګړ  او حقوق  بل    حدود وپيژنيقوانین  او یو  او د هغو درناوی وکړي 

محترم وبول، عدالت رعایت کړي، یو بل سره مینه ولري او یو بل باندې ګران وي  

نه   او نورو ته هغه څه خوښ کړي چې خپله یې ځانته خوښوي   او هغه څه نورو ته 

باور لري.  خوښوي چی ځانته یی هم نه خوښوي  په    د شرقي ټولنې افراد یو پر بل 

او    او یو بل سره نیکي کوي   يکی هر وګړی ځان د نورو په وړاندې مسئول ګڼ   ټولنه 

وړاند  په  ظلم  پاڅیږ   ېد  ګډه  ورکوي  يپه  نه  فرصت  ظلم  د  ته  ظالم    -دیني  .او 

همغږ  ياخلاق په  سره  بل  یو  او  ګڼي  اوچت  دی    ي ارزښتونه  همدا  تیروي،  ژوند 

 . ټولنیزتوب

تلقینا او  دلایل  ټول  شرقي دا  روح  ت  ته  هیوادو  ور   ارامي   ي ټولنې  ختیزو  د  او  کوي 

  ې نسبتاً کمه احساس کیږي. په ډېر بد حالت ک  يناراخت  دخلکو)متدینووګړو( روحي



الله له لوري مقرر بولغوره دی    ځانته قناعت ورکوي چې صبر  ، څه  او دا هرڅه د 

حسابوي.   خیر  خپل  په  ټول  هغه  ورپېښېږي،  کایمان  چې  انسان  مقاومت    ېپه  د 

ناخوال اوچتوي،  بدلوي  ېځواک  شیبو  خوږو  په  شیبې  ترخې  او  بدلوي  خوښۍ  . په 

هر څه فاني دي، خو په    ې چ  يتلقین او باوري شو   باندې   ې په د  ي شرقي وګړ مومن  

شخص له نظره مرګ نیستي او فنا نه    معتقد. د دغه ډول  هغه دنیا بیا فاني نه دي

نړۍ څخه    ۍ دی او ټول له یوې کوچندنیا ته تګ    ده، بلکې له فاني نړۍ څخه باقي 

دي تلونکي  ته  نړۍ  لویې  مرګ بلې  او  .  نتیجې  د  څخه  ډګر  له  عمل  او  د کښت   ،

هغه توپیر چې تاسو ورته په پوښتنه کې اشاره . په دی توګه  پایلې ډګر ته تلل دي

 کړی ده، دلته څرګندیږي. 

   شاعر، چې شاه نعمت الله ولی نومېږي وایي: یو   مسعود: 

 دانستن علم دین شریعت باشد 

 چون در عمل آوری طریقت باشد 

 گر علم و عمل جمع کنی با اخلاص 

 از بهر رضای حق، حقیقت باشد 

*** 

 عطار  نوموتی شاعر وایي: 

 مسلمانی بود راه شریعت 



 نمی دانم شریعت از حقیقت 

 شریعت از ره معنیست ای دوست 

 حقیقت را بمعنی اوست چون پوست 

 شریعت پوست مغز آمد حقیقت 

 میان این و آن باشد طریقت 

*** 

 شیخ شبستری وایي : 

 شریعت پوست، مغز آمد حقیقت 

 مـیـان ایـن و آن بـاشـد طریـقـت 

  ... 

تاسو د شریعت، طریقت و حقیقت د علم په اړه او د سیروسلوک، معرفت او شناخت  

 )پیژندنې( په تړاو څه لید لرئ؟ 

وف او نهی عن المنکر کې را  چې په امر بالمعر   اوامر دي   ي شریعت اله  : دودیالاستاد  

ال نصوص او سرچینې  احکام خپل منبع لري، چې د ستونزې پر مه  ي. شرعټولیږي

کیږي مراجعه  د ته  ا   .  صراط  تفکیک،  خطا  او  اوصواب  ته    ي اله  لمستقیم  احکامو 

د ذات، رسولانو، دقیامت په ورځ او  ن په واحیو مومن مسلما  شریعت دی.ي  تابعدار 



. د شریعت علماوو ته )فقهیان( وایو چې د شریعت احکام یې  ملائیکو ایمان لري

م بنسټ)بنياد( پنځه څيزونه  اسلا   د   ږ ورباندې ایمان لرو او داسې راوښودل دي او مو 

طيبه:دي:کل بُُمه  چې  کول   )ګواهي(  الله  ې شاهدي  وړ  )ج(له  دعبادت  څوک    بل 

هغه څه چې هغه رسول    او .  )رسول( دى   ی استاز   )ج(دالله  )ص(حضرت محمد  نشته او 

او  )ج(اللهذات  دلوى    )ص( راوړي حق  لورى  فر ځپین   دي.  ښتيایر  له  دي:  ایه  دا  ض 

 . حج او  زکات)زکواة(، روژه)صوم( ، لمونځ، مه طيبهکل 

  په زړه کې باور   او   ني ايمان په ژبه اقرارعيقين ته وايي ي  او   ت کې منلو لغُت په    ايمان 

ته    کولو   اجراء   شرعي )روا( جايز عملونو   د  ېُبدن په غړو)اندامونو( باند   د   يقين او   او

  غاړه ايښودلو   اطاعت او احکامو    ي اله  د شریعت منل د  ايمان ځاى زړه دى.   د  وايي. 

او  .وايي مسلماني  ته   زړه  په  پور   اسلام  له  ُُلري،  تړاو   ېغړيو)اندامونو(  بى  اسلام 

ته په  احکامو    )ج(اللهد    ارزښت نه لري.  او  ايمان بى له اسلام څخه اعتبار  ايمان او

ايښودلو)اطاعت  اوتسلیم  /غاړه  او  سره    عملونو   نيکو   (  ادا  شرع  بشپړ،  ايمان  دین 

کيږي  وای  يشرع   دا.  قوي  مسلمان  هر  او  دی  وکتبه  » :  يحکم  وملکة  باالله  امنت 

ُُ«ورسوله واليوم الاخرولقدرخيره وشره من الله تعال والبعث بعدالموت.

  ېشريک نه لري ،ايمان م   او ُُدى   په الله )ج(  چې يو   ی د   یراوړ   ې ايمان م  ژباړه: 

قيامت    راوړي دى د  ې،ايمان م  يالله )ج(مخلوق د  باندي چې د  په ملائکو   یراوړ 

 الله )ج( د  شر د  او  راوړي دى چې خير  ېايمان م   ُ،راتلونکي ده   په ورځ چې حق او 

 . ی وي کيدل حق دُژوند سته له مرګه نه بياوُور  اوُ، یلوري د 



چې  زبور  چې له شرع سره سم موږ ورباندې ایمان لرو؛    ېصحيف  اسماني کتابونه او

عيسى )ع(     چې په انجيل )بايبل(  ،  موسى )ع(   چې په تورات  ،  دوادو)ع(په حضرت  

مجيد  او   آخرالانبیا  قرآن  په  او ناباندې  حضرت محمد)ص(  چې  اخري    زل شويدي 

کتاب دى. کريم    اسماني  يو له  قرآن  نازل    لوح محفوظ څخه  ته  اسمان  لمړى  ځل 

  سره سم د   ېلارښوون  الله)ج( له لوري او  په موده کې د  کلونو (٢٣)بيا د  او  ید  یشو 

نازل شو  په وسيله پرحضرت محمد)ص(  به    . ید   یحضرت جبرايل امين  مسلمان 

شو  یاد  نواهیو   ي پورته  له  او  کوي  اجرا  عمل  او  نیت  په  غیبت،  فرایض  دروغو،   (

او غصب  غلا،  قتل،  بد   تهمت،  حرامو(  چور،  او  معروف   اخلاقیو  ساتي،  ځان  ) به 

  منځ اخوت، عدالت، ښه اخلاق(  ټولو مسلمانانو تر  نیکي، خوږه ژبه، تساند، صبر، د 

 دا شو شریعت او رابه شو طریقت ته:  به عملی کوي.

  ې تصوف ټاکلی منزلونو طی کول او له توبې نیول  د پیر تر لارښوونې لاندې د  طریقت 

  ادب کې یوه اساسي   هد، ورع، ..بقا.. او فنا د دې ټولو سفر دی.  دا په عرفاني تر زُ 

ده  شریع اصطلاح  صوفیان  ته  ،  رسېت  د  ته  حقیقت  خو   وايي،  لپاره )پوټکی(  دلو 

  ، شریعت له طریقت پرتهچې:    داهم ورسره اضافه کوي  طریقت اصل موخه بول.

او زندقه ده   حضم الحاد  او طریقت له شریعت پرته  طریقت د ریاضت    .فلسفه ده 

ته   طریقت  او  سلوک  دي.  پړاوونه  و   اوږده  تصوف  کې  اصطلاح  سالکان په  ايي. 

یقت  دا دی چې مسلمان خپل ظاهر او باطن په نیکو اعمالو ښایسته کړي  طر  يوای

له بدو عملونو یې وژغوري ل او     . بولعلم  ، یو  فقهي علم  ه  ک. سالکان تصوف هم 

او او طریقت  د تصوف  نه کوو چې ځینې وخت  ترمنځ مشکل هم    انکار  د شریعت 

لپاره   قناعت  د  او شریعت  مسلمانانو  د  تصوف  اهل  او  سالکانو  نو  دی،  شوی  واقع 



زُ  فقط  طریقت  او  پاکسلوک  او  ترل کړ   معرفي  يهد  څخه    ،  شک  له  خلک  څو 

 وژغوري.  

لاره تلل)چې  طریقت په    حکام ظاهر بول، خو دا  ي شرع پورته ذکر شو   صوفیان د

، لکه له الله جل جلاله سره مینه کول او بولد باطن اړوند    احکام به هم مني(  يظاهر 

د الله تعالی پر خوښه ُُل،پرې کو له دنیا سره مینه  ُُالله تعالی یادول،ُُویرېدل،  ېځین

په اخلاص    )بدني عبادات(د هغه کارونهُُراض کېدل، په عبادت کې زړه حاضرول، 

  )تکبر(ځان خوښيُُخلک سپک نه ګڼل، ُُکول، تر سره  د الله جل جلاله د راض کولو لپاره  

د  او  ول ه کنټرولسغو ُُنه کول،  او    ټولو   ي نور ښه صفات  ته سلوک، طریقت  اخلاقو 

اعمال او اداب )فکر، ذکر    ياو قالب  يد سالکانو ټول قلبطریقت    یعنې  .تصوف وایي

عبادتي پیر  او  د  د خپل طریقت  یې  دنظر لاندې    تر  افعال( چې دوی  په    او  هغه 

   .دو په خاطر ترسره کوي سپارښت حقیقت ته د رسې

منزل دی، چې دوی د اوږده او سخت سفر    حقیقت د صوفی او عارف په نزد آخري 

ربت دی. نو  نو دا قً  . کله چې دوی حقیقت ومومي،او راز راز آزموینو ورسته وررسیږي

، فقط  وي ويثابت ش  ي ډول و یقینا  ي قطعهغه څه چې په    هر ؛  يځکه صوفیان وای

ندی.   ثابت    او ه یقین  څخه نور هیڅ شی پحق تعالی  ، پرته له  همدغه حقیقت دی

 ګڼي.   مقام   روسته یو اساسي حقیقت له شریعت و  سالکان او عارفان 

 وايي :  يحضرت شیخ سعد  مسعود: 

 صــاحـبــدلــی بـمـدرسـه آمـد ز خـانـقـاء 

 سست عهد صحـبـت اهــل طــریـق رابگ

 گفتم میان عـالـم و عابد چه فـرق بود؟



 تـا اخـتـیـار کــردی از آن ایــن فـــریـــق را 

 گفت آن گلیم خویش بدر می برد ز موج 

 ویــن سعی مـیـکـنـد که بگیـرد غریق را 

*** 

 ارواښاد ګل پاچا الفت  وایي : 

 د دنیا تورو تیارو کې  پټې سترګې  ویده پروت  وم 

 د راحت بستر مې ترک کړ چې مې ولیده سحر

*** 

 او یا : 

 د افکارو تجلی یې  نه  ورکیږي 

 د چا زړه کې  چې چراغ  د علم  بل  دی 

 په  تورتم کې  دې هغه  سړی  وي  وړاندې 

 چې  یې  لاس کې  د عرفان  ښایسته  مشعل  دی 

*** 

 حضرت حافظ وایي :  



 خیز تا خرقهء صوفی به خرابات  بریم 

 شطح و طامات  به بازار خرافات  بریم 

 شرم مان باد  ز پشمینه ء آلوده  خویش 

 گر بدین  فضل  و هنر  نام  کرامات  بریم 

*** 

هیله ده چې تاسو د عالم، عارف، متصوف، عابد، زاهد  صاحب  دودیال  ګران استاد  

 راسره شریک کړئ؟ لیداو سالک په اړه خپل  

. علم  يواقعیتونو پوره آګاه  يد حقایقو شناخت او په عین  ېعلم یعن  :دودیالاستاد  

نظر  او    يیوه  ساحه  هره  بیانوي.  برخه  یوه  هستي  او  موجوداتو  د  چې  ده  مجموعه 

فقه د  لکه  لري.  پېژند  خپل  نور.    يموضوع  او  علم  نجومو  د  علم،  تصوف  د  علم، 

 او په یوه ساحه وقوف ولري.   يپورته برخو کې علمیت ولر  ېعالم هغه څوک دی چ

 چې معرفت یې حاصل کړی وي،  ، د طریقت هغه پړاو ته رسیدلی سالک، عارف

 تصوف ته منسوب سالک. ، متصوف

 د پاک رب عبادت کوونکی. ، عابد

مسایل   دُنیا او هغې پورې تړلنیت سره یې صاف هغه څوک چې په   زاهد او سالک 

پرېښودو له امله ورپېښې    د  هغو   ي او داو د مادیاتو عوارض په بشپړ ډول پریښي و 



یا د پیرکامل په لارښوونه دالله پاک درضایت او  شوې ستونزې په صبر سره وزغمي.  

 قرُبت د حاصلولو په سفر کې په سیر بوخت مُرید. 

 حضرت بیدل وایي : مسعود: 

 در مشرب زن و از جنگ مذاهب بگریز 

 عافیت نیست در آن بزم که سازش جنگ است

په تصوف او عرفان کې    ، تاسو دا بیت څه ډول ارزوئ؟ صاحب   دودیالګران استاد  

 مشرب څه ډول راپیژنئ؟  

ده.    : دودیال استاد   مانا  په  طریقې  او  لارې  ځانګړې  د  کی  لغت  په  کره،  مشرب 

ده. په   ېلاره چې یو چا ځانته غوره کړ   يمعین او ټاکلی روش. هغه روش او فکر 

ته    د صوفي   ې تصوف ک او مشخص طریقت  او    ویل کیږي. د مشرب  خاص  خوی 

راغلې ده.   مانا هم  په  معانیو کان    اشعاردل  ېب  ابوالمعانيد  عادت  او  لغاتو  د  او  چې 

چې له تضاد او مخالفتونو ډډه    ي، دې بیت کې خطاب کو ېپېژندل شو لویه تومنه  

وکړئ، مشرب )یعنی طریقت( مهم وګنئ. هغه بزم او مجلس چې د جنګ نغارې او  

غږی پکې  لاره،  ساز  مشرب)روش،  خپل  تصوف  بېدل  نشته.  عافیت  هلته  ږي، 

 طریقه( بول.  

 تاسو د تصوف او عرفان د مکتبونو د نظریاتو په رڼا کې د یو کامل او بشپړ  مسعود: 

انسان مقام څه ډول ارزوئ؟ او دا راته ووایاست چې اسلامي او  فلسفي عالمان او  

 متفکرین په دې اړه څه لید لري؟ 



ده چې په ټولو    اصطلاح  کامل انسان په تصوف او عرفان کې هغه   : دودیال استاد  

چې    متصف اوصافو   الع دی  وګړی  هغه  انسان  کامل  کیږي.  کارول  ته  انسان 

مقام موندلی وي. په بله    »فناء فی الله و بقاء بالله« خدای سره د اتحاد په مقام یې د

انسان کیږ  کامل  پوره    يوینا: مرید هغه وخت  او حقیقت  په شریعت، طریقت  چې 

ته رسیدلو لار  او عرفاني هوي. صوفیان دې مقام  ریاضت  په دې    )  بول.   ) سلوک 

بلکې   ګوري،  نه  ته  استدلال  او  عقل  سایل  کې  نفس  ریاضت   ،مجاهدهمنزل  د   ،

عقل جایز کې   څخه مدد غواړي،  په دې سفرعشق   يالهو اتهذیب  او د نفس يپاک

د الخطا   اخیستل شو   بول.  انُس څخه  له  کلمه  زړه د ې انسان  په  د سالک  انُس   ،

جمال د لیدلو اثر دی. انس په الله اعتماد کول او له هغه ذات څخه استعانت    ي اله

 انسان ځانګړنې دي.  او بشپړ او په همدې عقیده ډاډ لرل دي چې دا ټول د کامل

ارواښاد پوهاند دوکتور بهاوالدین مجروح په خپله یو لیکنه کې داسې کښلې  مسعود:  

 دي : 

دغه   کې  ختیز  په  خو  کړل،  مطرح  فلسفې  پروبلمونه  انساني  کې  لویدیځ  په   ((

 څه لید لرئ؟ اړوندپروبلمونه تصوف مطرح کړي دي.(( تاسو په دې  

ارواپوهنه    : دودیالاستاد   په  هم  او  ادیب  هم  و،  فیلسوف  هم  مجروح  ارواښاد 

یو  دا دریواړه   ا  پوهېده.  لري.  ړبل سره  د هیکې هم  لكه څنگه چې  له  ېاستاد  گل 

يد او كارل گوستاف يونگ له فلسفي  ئفلسفې اغېزمن دى، همداشان د زيگموند فرو 

خبر دى. د دې په  هم پوره  چه له نظرياتو  زو نظرياتو او بيا د فريد ريك ني ارواپوهنې

ارواپوهانو ليوال نه و؛ بلكې د ُُې د لوېديځو يادو فلاسفه وو اوځ څنگ كې هغه يوا

هم   تصوف  اسلامي  او  عرفان  بوديزم،  په  يعنې  جريان  فكري  غوره  په  ټولنو  شرقي 



اختيار ديالكتيك   د) درلوده،یې  پوهه  او پوره  لاسبرى   او  .  اثر دی  ي( یې فلسفجبر 

خودي) ادبي  ځانځاني   /اژدهاى  یې  فلسف   ښامار(  ورسره  تحلیلي  ي او  روان  )    او 

Psycho- analytic )   فلسف او    يدی.  ده    لیکنې لکچرونه  د  وې.  ژورې  ډېرې  یې 

ریبا د ایګو او  تقیې چې  ، خو یو اثر  په ادبیاتو کې ډېر لږ ساری لري ښامار    نيځانځآ 

انره ژید  لیکلی    (ان دولای )جچې    ( نومیږيځواني   سوپر ایګو بحث لري، هغه ) د 

کې هڅه کوي څرگنده کړي، چې ژيد    ( د اندره ژيد ځواني)په خپل کتاب  دی. هغه  

دنن او  ناخوداگاه  د دې هدف  نڅرنگه  او  لټوي  لار  د حل  لپاره  بحران  او  هيجان  ي 

یا    Catharsis)   ېليخلپاره ادبياتو ته مخه کوي. په دې حالت کې خلاقيت د دروني ت 

له ګرومونو خلاصولو   د او  ليکوال د بېلابېلو  ځان تشولو  ( يو ډول حکم دی، چې د 

يو   نهايت کې  په  او  کېږي  ميسر  ته  قهرمان  داستان  د  په وسيله  پنځونو  او  حالاتو 

. له دی څخه مو موخه  كوي ترسره    Auto Analyses  –ډول »ځان پلټنه يا ځان شننه  

ادب،    څېړنه یې د   ېدا وه چې مجروح د انسان ستونزه محور ټاکلی و، د دې ستونز 

کې افکارو  صوفیانه  او  ارواښاد    فلسفې  دی.  له    دهم  مجروح    دکتورلټولی  غرب 

د انسان او د هستۍ موقعيت  و.  و ، هم د شرقیانو له روحیاتو پوره خبر  و و   فلسفې خبر

په دواړو يادو ليدتوگو كې كتلی او څېړلى دى. د هغه استنباط او پايله په ډاگه  یې  

په  معاصر دوران كې يو فلسفي نظر    د افغانستان پهكوي چې د لومړي وار لپاره يې  

او ادبیات یې غښتلي    ده  فلسفه یې  ژوره  تحلیل کړېوړاندې كړى دى.  ملي ژبو  

 . دي

استدلال او منطق    ي لارې  په فلسف   حل  وغربیانو د خپلو ستونز   د ده تحلیل وایي:  

بيا په شرقي عرفان، ېه  ، څومره یې چې دلټول دي  او  گل او معاصرې ارواپوهنې 

وه او خپلو    ، هومره یې ادبي ژبه پیاوړېهکې مطالعه کړی و   بوديزم او شرقي مدنيت  

دي کړي  واضح  ښه  مسایل  دا  یې  کې  شرقي    مجروح د  .  اثارو  د  اسلامي    -نظر 



سكولاستيك نظر نه دى؛ بلكې د بشريت او په تېره د  اماتور او  تصوف په باب كوم  

نظر دى. استاد شرقي تصوف  اکاډمیک  شرقي انسان د غوښتنو او انگېرنو مطابق يو  

هم له متحجرو افكارو نه گوښی څېړلى دى او د هغه اصلي پيغام يې څرگند كړى او  

څرنګه چې زموږ بحث ادبیات  د هغه په رڼا كې يې د شرقي انسان ستونزه څيړلې ده. 

فلسف تېاو  به  بحثونو  دوو  دغو  له  ده،  نه  مجروح  ه  د  به  اړه  په  تصوف  د  خو  شو،  ر 

ده   د  وګورو:  ته  پېژند  باور  صاحب  د   په  دی،  تصوف  یې  نوم  اصلي  چې  صوفیزم 

دی او پيغام یې په ډېر    مډرن روحاني ریاضت شخصي تجربه ده. تصوف اوس هم  

  ي راتوار او طبیعلاب  ې، څېړن  ېغرب ک  مانا ډک دی.  لهعال سویه د نن انسان لپاره  

کیږي باندې  ده،    پدیدو  متکي  باندې  دیتاوو  په  -احساسي  تجربهتصوف  د  اما  او 

ژوند، عدالت، تساند، عدم تشدد او د    ، نو انسانيقانه دهداو ډېره صا  روحاني   قلبي، 

پر که  لپاره  کمولو  د  ظلم  او  غربي  حرص  لرو،    مختلو  نه  وسایل  شان  په  هېوادو 

 . تربیت او سمون راوستل دي  ياو معنو   يبهترینه لاره روح

په صدق او اخلاص باندې متكي تجربه دوه عمده خصوصيتونه لري: واقعيوتونو ته  

 .  ی ه پاملرنه او له لفاظيو ليرې والبشپړ 

د   لفاظي  په نظر  د    بت د صوفي  له دې ځايه ده چې  ناوړه شكل دى.  ډېر  پرستۍ 

ی شو او د صوفي پيغام تر اوسه ژوندى دى.  تصوف كلام زمانې له منځه يو نه وړلا 

په اخلاص صدق او صادق كلام پورې په واقعيتونو نښتى دى. په شخصي تجربه  

لري  اتكا  تفكر  فلسفي  او  علمي  پرې  ورځ  نن  دي چې  هماغه څه  د  ولاړ  اقلاً  یا   ،

د ظلم،    یو طغیان او پاڅون،   تسکین دی. تصوف   ي مستعضفو او بیوزلو ولسونو روح

بیعدالت  چلولو،  وړاند   یقدرت  بغاوت  ، دغبرګون   ېپه  وړاندې  په  فقر   لهاو    استبداد 

  کبرجنو او   ،ځانپالونكو خدايانو جبارانو،  د  قناعت طریقه ده. تصوف    سره سازش او د



فلسفه هم    تلاش دی. غربیان او غربي خواته    ارتقا عروج او    رټنه او د   ی مادیت پرست

هم کړې وه او مجروح  سارتر    پخوا   د پرله پسې ارتقا او لوړتیا تلاش کوي. دا خبره 

  و: صاحب په دې اړه لیکلي

ارتقا او پرمختګ  په ژورو كې يوه غوښتنه پرته ده او هغه د  او روح  هستي    دد انسان  

پورته ولاړ شي. كه دا نظر  انسان غواړي په نهايت كې له هر څه لوړ او    .غوښتنه ده

توگه ونه شو منلا   کلي د یوې   په  لږه د غربيقاعدې  تر  لږ  نو  او مغربي    ى؛  انسان 

 .  تمدن په برخه كې صدق كوي

ليد په رڼا كې د شرقي انسان    انه د صوفيارواښاد پوهاند مجروح  له دی سره یوځای  

هم   اسطور يادونه  د  پروميتوس  د  دواړه  او  كوي.  ې كوي  پرتله  تړاو  دې   په  بحث 

انسان دواړه د    پايلې ته رسېږي چې  په ايديال پسې    پرومتهشرقي صوفي او غربي 

  : لري ی ټكمشترک تللي دي، دوه 

نه  .  ۱ اقتدار  بيروني  هېڅ  وهي.  ډغره  ورسره  بلكې  تسلمېږي،  نه  ته  برخليك  دواړه 

مني او د لاسبرو سياسي او مذهبې قدرتونو په وړاندې عصيان كوي. په يوازې سر  

او د خپلې فردي ارادې په قوت هڅه كوي، چې پخپله د هستۍ او ژوند په مانا پوه  

د   مانا  د  او  ايجادوونكي دي  او  مانا هستوونكي  د  ايجاد كړي. دواړه  يا يې  او  شي 

  پيدايښت په دې هڅه كې او د مانا د ايجاد لپاره ځان مومي او خپل ځان هستوي. 

مقام  .  ۲ لوړ  عروج(  دواړه  او  چې  فوقیت    د او  )علو  لري،  هيله  رسېدو  د  ته  مرتبې 

  هدف يې په كمال كې هماغه د خودۍ د شعور تحقق دى، دا تحقق څنگه دى؟ 

انفجار، هغه  ع یهدف دا دى چې په انساني موجوديت كې د رباني طب او  انفلاق  ت 

بدلوي. جوړښت  وجود  د  او  لړزوي  هستي  كې  ژورو  په  چې  جلا   انفجار  په  فلسفه 



شرق انسان    د  ې ذهن په جلا طریقه د ستونزو حل لټوي. هومره چ  طریقه او شرقي 

تلاش لا هم دوام   فېسموندلای، نو ځکه د فل ن یې نشي، غربیايسکون موم يروح

ته یې ملاتړلی او راز راز    )طرحو او پلاتفورمونو(   ، ډېرو پیچلو قوانینو او دکتورینو ي لر 

موميلون و رمو ف د  شاربی او    ه  خو  لارښوون  یې،  او  منزلونه  او    ېتصوف  پرځای  ځای 

وګړ  چې  منو  دا  دي.  وړ  قناعت  د  ته  وړتيا   یا  (individual)  یخلکو  تکامل  د  فرد 

لري؛ خو د تکامل وړ انسان مطلقه منطقي هستي نه ده. هر انسان یو فرد دی یو  

په خپل وجود کې؛ نو ځکه تصوف کوم خاص اصول یا دوکتورین یا    )یاجهان(عالم

کومې ځانګړې لارې او قوانین نه دي، چې هر څوک پرې روان شي. د دې لارې  

هر لاروی د خپل ژوند په اوږدو کې د روحاني بلاغت په لټون کې باید خپله ځانګړې  

صوفي د تاریخ پروا نه کوي؛    ي:مجروح وایانفرادي لاره د تکامل په لور پیدا کړي.  

بلکې پخپله ژوره توګه د وخت حساسیت ته متوجه دی. هغه پوهېږي، چې انساني  

ظرفیت د خپل باطن د تکامل په دنیا یې بعُد کې پروت دی او د هغه دنده ده، چې  

پر خپل ځان کار وکړي. په خپل وجود او خپل روح شپې او ورځې د وخت په زینه  

دو  ېکې هرې مرحلې ته په رس  هقدم په قدم پورته شي. د مخکې لوړې مرحلې په لار 

  بالمقابل فلسفه لا هم لګیا ده او د  تم شي، ژوند پکې وکړي او شا ته یې پرېږدي. 

غواړ   ۍتکنالوژ   ېنو  رسیدل  ته  عروج  او  سکون  مرسته  لاره  ي په  اوږده  دا  او  له  . 

او فیلسوفانو ژبه د   ارسطو را وروسته د منځنۍ پېړۍ د اسلامي تمدن ساینسپوهانو 

ګڼل  مړه  کې  مقابل  په  ستونزو  فلسفي  مدرنه  او  ساینس  ټيکنالوژۍ،  عصر  نوي 

لیک   کېږي؛ خو  د    چې  يمجروح صاحب  او  ادبیات ژوندي دي  له دې تصوفي  سره 

پېړۍ   لري.  د  شلمې  پیغام  ستر  لپاره  شرقخلکو  د  یا  غرب  او  شرق  او    ي د  ټولنو 

تفکر لږ   لویدیزوالو  موږ  چلند  یې  ستونزو سره  له  هم    او  کی  پوښتنه  بله  یوه  مخکې 

 بیان کړ. 



مهرباني وکړئ په عرفان او تصوف کې بنسټیز مقامونه او اصطلاحات راته  مسعود:  

 په ګوته کړئ ؟ 

تصوف    دي. د   دا پوښتنه ډېره جامع ده، خو لنډ معلومات ورته کافي   : دودیال   استاد 

د تصوف اړوند اصطلاحات نه یواځې په تصوف او عرفان    مقامات او منازل او  اصلي

اتر  خبرو  ورځنیو  بلکې  دینوکې،  د  د    ي،  آن  او  روزنې  او  ښوونې  د  وعظ،  علماوو 

اخلاق تربیت  ي ارواپوهنې،  او  ک  ي بحثونو  مواردو  نورو  ډېرو  او    د   اورو.   ې علومو 

، یو شمیر ياخلاق ورته ارزښت لر   يمسلمانان دي او اسلام  يوګړ   ٪۹۹افغانستان  

  ي نه او آن دینارزښتو   ياو اهل هنود هم لرو، تصادف  چی زموږ ډېر اخلاق  ان سکهـ

خصوصاً ځوانانو ته ډېره    ،ي ي. د دغو اصطلاحاتو سره آشنایاصطلات دوی هم کارو 

مفاهمی وړتیا   کلام فصاحت او د  په دې سره د دوی د وینا مهارت، د  .ضروری ده

مشرانو   د  او  مومي  معلومات  اړه  په  عرفان  او  تصوف  د  ترڅنګ  دې  د  کیږي.  ښه 

د   هغو څخه  له  او  لوستلو  د  ادب  د کلاسیک  او  اشاعرانو  په  له کې  خیستو  مفهوم 

 ستونزو سره نه مخامخ کیږي.  

اما   بیانوي: شریعت، طریقت، حقیقت او معرفت،  سالکان په ترتیب سره دا مراتب 

بهیر کې    د سالک د روحانيدلته   په  او ریاضت  شمیر نورو پوړیو څخه هم  یو  سفر 

رجا،  لکه    کیږي  ېخبر  خوف،  رضا،  توکل،  شکر،  صبر،  ورع،  قناعت،  زهد،  توبه، 

چې ځینو طریقو کې اووه، ځینو کې لس او یا کم او زیاد  قربت، وصلت ، فنا او نور.  

اصطلاحاتو په پېژندنې سره ځوانان د تصوف    د دغو بلل شوي دي.  ياو فرع   ، اصلي

توا او عرفاني ادبیاتو سره آشنا کېدای شي.  له دغو مفاهیمو سره د  حاو عرفان له م 



هڅه به وکړو    . سره دلته لست کوو  تعریف او مانا ر یې له لنډ  شمې  آشنایی په خاطر یو 

 ووایو:یې چې ډېر مختصر 

 : ي. حمید بابا وای ي ته وای ينهایت یا راتلونک  ېپه لغت کې پیل او ب ازل او ابد: •

هیڅ شهید راوړی نه دی له     -دا زه غرقه په وینو لاله ګون رخسار ته ګوره   

 ازله کفن هسې 

مفهوم   دا  څخه  ازل  ده.  زمانه  اوږده  ډېر  څخه  ازل  له  موخه  حمید   د  دلته 

انسان تقدیر له ازل څخه لیکل    د  ي چې د ژوند پیل. مثلاً وای  ي اخیستل کیږ

تلونکې لوري ته اشاره ده. مثلاً وایو تر ابده به درڅخه  ار   شوی وي. او ابد د

خوشحاله یم. دلته د )ابد( نیټه معلومه نشوه، خو راتلونکې ورڅخه موخه ده.  

او نه معلوم دی او د ابد پای ندی معلوم. په ځانګړي ډول   د ازل پیل نشته 

دا    ې سالکان ازل او ابد د الله)ج( له ځانګړنو او صفاتو څخه بول. تصوف ک

 دواړه اصطلاحات ډېر زیات مخې ته راځي. 

هغه    اتصال: • سالک  د  کې  منزل  په  معرفت  د  کې  طریقو  صوفیانه  شمیر  یو  دا 

، او مابقیه غیرحق سره یې اړیکې پرې وي.  يچې نور نو حق وین  يحالت ته وای

 دل او حق سره پیوست کېدل.  ې جلا ک يله ماسوای حق څخه بیخ

عامو مواردو او ورځنیو خبرو اترو کې یوه نه چندان مشهوره، خو کلاسیک   اختیار:  •

ار ده.  یاصطلاح، اخت  ې نښېرونو او متونو کې  ډېره استعمال شو   ادب او  تصوفي

ه صادق سالک د  ب حق د پوهېدو او موندلو لپاره    . د ي آزموینې ته وای  ار صوفي یاخت

 ار او ازمایښت پړاو تیروي. یاخت



چې له هر  دي  تصوف کې په ټولو هغو ارزښتونو پوهېدل او د هغو پېژندل    :ادب  •

وخت او هر    ډول سهوې څخه پاک وي. عارف هر   ډول خطا څخه مبرا او له هر

وي،   سم  سره  غوښتنې  او  هدایت  له  پاک  الله  د  او  سره  پاک  الله  د  کې  ځای 

کې   مواردو  نورو  ډېرو  اصطلاح  دا  ورځ  هره  موږ  خو  دی.  ادب  تصوف  د  همدا 

 کاروو. 

ژور تفکر موندنه    حالات او د سالک د  يپه تصوف کې هغه مشاهدات، کیف   : راز •

، دغه پټ ساتلو او د  خلکو ته یې ویل مناسب ونه بول  يده چې ممکن نورو عاد

کیږ ویل  امانت  ته  احوالو  د ي چوپتیا  په  ځای    ې.  یو  تقریبا  راز  او  امانت  توګه 

ې  راوړل شول. خو روزمره خبرو اترو کې امانت په بله مانا کاروو چې ټول ورباند

، خو تصوف  ېد بل چا مال کې خیانت ونه کړ   ې هغه صداقت چ  ېپوهیږو. یعن 

 یې مانا هغه ده چې پورته مو وویله.  ېک

/ خانخان • ټولیدو)  گاه: قا  را  د  هلته دوی    جتماع او  ااستقرار  د صوفیانو  ځای چې 

چله نشینی    . هملته دوی دي او درودونه وای  ، وردونه، سماعي صوفیانه ذکرونه کو 

 ځای دی. رشد  مُ و اقطب او د   يدود هم ترسره کو 

سالک    : قطب • مرشداپیر    د  ق و  او ط.  لارښوونه  سالک  د  چې  دی  لقب  هغه    ب 

 کوي.   يسرپرست

احساس  حیات:طش • او  بېخودي  د  چې    تي ا هغه  غږونه  او  د  صوفیان  خبرې  یې 

الله )ج(    ېچ  ي. آن دا چې کله داسې هم وایي ی په حالت کې وایخودېب  اووجد  

نور شریعت ته اړتیا نشته، شریعت پوست و او    ي ځای شو او آن دا چې وای  سره یو 



شرع د  هم  شطحیات  شان  په  مفهوم  د  الوجود  وحدة  د  دی.  اصل    ي طریقت 

 علماوو په نزد باطل او ګناه ده. 

ته ویل کیږ  ي او جسم  هغه سخت رواني  :ازمایښت  • او زغم  الله    ي فشار  د  چې 

د سالک پر زړه داسې امتحان راشي چې غیر حق ټول څیزونه هېر    ي تعالی له لور 

 او له زړه وباسي. 

اصطلاح ده. بلکې یو پړاو دی. سلوک او طریقت    تصوف کې اساسي  :طریقت •

و   ته تصوف  کې  اصطلاح  وایپه  سالکان  مسلمان    ي ايي.  چې  دی  دا  حقیقت  

.  کو اعمالو ښایسته کړي او له بدو عملونو یې وژغوريېخپل ظاهر او باطن په ن

د    چې  ېبیانوي: لکه هغس   ېدوی تصوف ته د علم په نظر ګوري. دا مسئله داس

هم  تصوف  نجو علم او نور علوم لرو،    منطق علم، د   ، دد فقهي علمُُعقایدو علم، 

دې ټولو له مجموعې څخه بشپړیږي او د    انسان یا مومن او مسلمان د  . یعلم د

ه  و قران او حدیث اتباع پر دې ټولو له عمل کولو څخه ترلاسه کیږي په دې کې ی

تباه کوونکې ده لکه چې د    ېداسته    ، بنده لو برخه اخیستل او بله له نظره غورځ

  .شي  او لمونځ ضایع  شي  یا د روژې ساتنه و شي  او سترګې ضایع  شيغوږو ساتنه و 

یو وخت چې تصوف او طریقت د شریعت د مبلغانو شک لاندې راغی، نو سالکانو  

اعت لپاره سلوک او طریقت فقط زهد  ن او اهل تصوف د مسلمانانو او شریعت د ق 

حضرت شاه  کړ، ترڅو خلک له شک څخه وژغوري. آن دا چې    معرفي   ي او پاک

فلسفه ده او   ي: شریعت له طریقت پرته ماز دا مسئله داسې څرګنده کړه  ول الله  

اصل مقصد خو د الله جل جلاله  . بېشکه چې  طریقت له شریعت پرته الحاد او زندقه ده

د او  ده  دا    رضا  توګه تګ کول دي،  بشپړه  په  احکامو  پر  د شریعت  ذریعه  دې 

احکام ځیني د ظاهر سره تړاو لري، لکه: لمونځ، زکات، روژه، حج یا لکه: نکاح،  



  طلاق او د میړه ماینې حقوق ادا کول،قسم/لوړه او کفاره… یا لکه: راکړه ورکړه

، وصیت، د ترکې ویشل … یا لکه: د  ياو شاهد   تعلیم کول، قضاوت، محکمه 

سلام او کلام، خوراک او خوب، ناسته او ولاړه، مېلمستیا او کوربتوب.. احکام  

د باطن اړوند دي، لکه له  بیا  ځیني  .ودې ټولو مسئلو ته د فقهي علم ویل کیږي

او   یادول،   رېدل، ېو   ورڅخه الله جل جلاله سره مینه کول  له دنیا سره مینه    الله تعالی 

پ   لږول، تعالی  الله  هغه    هد  زړه حاضرول،د  عبادت کې  په  خوښه راض کېدل، 

خلک سپک نه    کارونه په اخلاص د الله جل جلاله د راض کولو لپاره کول، اوامر او  

نور ښه    غوصه کنټرول او  ،څخه پرهیز  ځان غټ ګڼل(  -)تکبرځان خوښي  ګڼل،

 .اخلاقو ته سلوک، طریقت او تصوف وایي   ټولو  ي د .صفات 

اعمال او اداب )فکر،    ياو قالب  يد سالکانو ټول قلبپه ډېر لنډ ډول: طریقت  

  نظر لاندې او د  تر  افعال( چې دوی یې د خپل طریقت د پیر   ذکر او عبادتي 

     .هغه په سپارښت حقیقت ته د رسیدو په خاطر ترسره کوي 

شی    و څخه پنا کیدو ته وايي، یا هغه حالت  چې یو ګورځینو خبرو کې له ستر   فنا:  •

. په تصوف کې فنا، په حق کې د  له نظره غایب شي  وسیلهد یو مانع او پردې په  

نورالانو  د  وایي.  ته  اضمحلال  حق  موجوداتو،  اغیر  د  کې  تجلي  او  ځلا  په  ر 

بنده   او تعییناتو محو کېدل. د وحدةالوجود په نزد فنا هغه منزل دی چې  کثراتو 

 حق د کُل یا ټول بالحق عین کلُیت په توګه ویني.  

یو کشف:   • او د هغې د مشتقاتو  له حق څخه د پردې  خوا    صوفیه اصطلاح کې 

کېدل او د هغه لیدل دي. د بصیرت په صفت ورته کتل کیږي. دا هغه بصیرت  

م لري. کله  و روئیت مفه  يپه قدرت او د معنو   عقل، د غیب د پوهیدو   دی چې د 



، نو د الله په حضور کې د  حقیقت په کامل ډول څرګند شي  ي چې سالک ته اله

 مرحلې ته د ورتګ یو پړاو کشف یا مکاشفه ده.  استقرار د

 .کېدلفع  حجاب کامل ر  ياو وجود يد شهودیا: 

تصوف کې مجازی ماناوې لري. د بیلګې په توګه: باده    باده او پیمانه او شراب •

د هغه مبتدي سالک مینه ده چې نوی د تصوف او طریقت په لاره ګام ږدي. نو  

کو  اشاره  ته  دې  پیاليصوفیان  د  محبت  د  یوه    ې،  دا  واړوله.  سر  په  یې  باده 

بلل شو  ده چې)عشق ضعیف(  مینه  د صوفي   ېلومړنۍ  خو  نزد سپڅلې    ده،  په 

 لکه شاعر چې وایي:   مینه ده. 

 کردارم  به رزانهــــــف فتارم،ــګ به دیوانه

 من  مستم و هشیارم تو  شوق ی  باده  از

 داشت  هاګمان اندیشه من بود نه  و بودُدر

 من هستم  که  نکته این شد هویدا  عشق از

 

.ُبادُصباُبالعمومُُمانا په پام کې لري   ي دلته شاعر له بادصبا څخه مجاز   بادصبا:  •

وایُ تهُ وږمېُ سهارُ معنوُيدُ اوُ نفخاتوُ رحمانیهُ هغوُ بادصباُ تصوفُ اهلُ خوُ ُُي،ُ

اللهُپاکُرحمتُتهُُيچېُدُروحانیاتوُلهُمشرقُراُرسیږُُيوږموُتهُوای ،ُاشارهُدُ

 ده.

باران د حق تعالی د فیض په کنایه    ېد تصوف لیکنو، خصوصاً اشعارو ک   باران:  •

  عنایاتو او  ينړۍ څخه په نړۍ اوري. موخه ورڅخه د اله  يراغلی دی چې له غیب 

 مهربانیو غلبه ده. 



 ته ویل شوی دی.و مطلوب امقصود د عارف موخه، هدف،   :تب   •

ب  : بتکده   • څخه ډک  و شوق  اذوق    ته چې له هیلو اطن  اشاره ده د کامل عارف 

 . وي

،    موجودات   ټول  ، چې دا نور صفات د حق بېحده  و  د حق د ذات ا  سمندر:   -بحر •

 څپو مثال لري.  پایه سمندر د ېد دې لوی او ب

، د  او فراغت چې کله سالک د حق په وړانګو ونازول شي  هغه خوشحال  ُ:سطب    •

ریاضت   او  زیار  زیات  ډېر  تر  وروسته  یې  عارف  چې  کېدل  پرانیستل  هغه  زړه 

 ترلاسه کوي. د سالک زړه ته د حق د رحمت او لطف واردېدل.  

توحید کې د    او   عبودبت،  ي دی چې د نفس په پاکلت  اح  او نهاني  یو سری  : بقاء  •

سره   ډاډ  په  اندیښنې  له  پرته  په  ني یووسربقا  حق  د  یې  بنده  چې  حالت  هغه   .

باق   او   فناء نسبت احساس کړي. کله چې شواهد     يسقوط شي، نو هغه څه چې 

 پاتې شي، بقا بلل کیږی.  

 .  ترمنځ مانع او خنډ معبود  وا   عبد د ، حجاببنده او الله ترمنځ  د  :پرده  •

هغه سنت  په اسلامي شريعت کې    رول اوېداعتکاف لفظي مانا وخت ت  اعتکاف: •

  په اخري لس ورځو   ېمياشت  د  ېروژ   ځاى کې د   يو عمل دی چې  عابد مسلمان  

خپل کور له غړو او    د   ، ی ترپا  ېمياشت  روژي د ُُمي شپي څخه د  ُ(٢1)  کې ياني د 

څخه دوستانو  کورکې  ،  جلا  نورو  يا  جومات  عبادت  په  په  خاص  او  ګوښه  ځان 

مهال به لکه نور خلک روژه ماتوي، که جومات کې    بوخت وي. د روژه ماتي پر 

اعتکاف يادونه  ُُپه قرآن کريم کې د  و، نورو خلکو سره به لمونځ په جماعت کوي. 

نبى کريم)ص( به    ی. د   یبيان شو   ی هم غوره والیې  په حديث کې    ده  او  ېشو 

اخيرو  د په  او  ورځو   رمضان  کاوه  اعتکاف  ورسره    کرامو   اصحابو   کې  هم  به 



ټول خلک    په يوکلي کې ټول خلک اعتکاف ونکړي نو   ېکه چير .  اعتکاف کاوه 

ې اعتکاف  چ   ېدى. سره له د  ځکه چې اعتکاف کفايه سنت مؤکدُُګنهګاريږي،

خو  دی،  امر  سنت  موکد  د  نزد  په  مسلمانانو  ټولو  مانا    د  په  اصطلاح  دغې  د 

پوهېدل، د صوفیانه ادبیاتو په برخه کې لازم دي. صوفیان او عارفان یې هم په  

   همدې مانا کاروي. 

او مینه، کله چې غوښتل د کمال په حد کې وي، وګړی د    يوست حق سره د  :پیر •

  د مُرید لاسنیوونکی. د   .مُرشد او مراد په مانا هم ده   د   .دې دوستی مستحق شي

مغان   طریقت کاملان او لارښوونکي. کامل مرشد او د طریقت رسیدل پیر ته پیر

 وایي. 

د کشف رڼا، د مکاشفې هغه ځلا چې د حق تعالی له لوري د عارف په     ُ:تجلی •

ه کیږي، خو د ځلا او تجلا له امله  بزړه ولویږي، په دې سره د سالک زړه نه لم

 خاص حالت.   روحاني سالک مدهوش شي. یو 

ښه راغلاست ویل او د خالق  قضا او تدبیر ته    يپه پوره رضایت سره اله    :تسلیم  •

  .تعالی خوښې ته ځان سپارل

سفر  ُ:توفیق • په  ریاضت  د  پرمختګ،  چارو  د  حقیقت سره سم  او  حق  د    د  کې 

برابرېدل آسانتیا  او  اله  . وسایلو  نصیب شي  ي هغه  په  چاته  توفیق  موهبت چې   .

حقیقت پلټونکی او لاروی    مقصد طالب، د  یو   خوښې وړ حال چې د  هغه د  ېیعن

 ورباندې مُراد ته رسیږي.   

څخه    له خلکو و  کېدل ا   يتکالله په رضایت م  ډډه لګول، د  ې په حق باند   :توکل •

بل چا   او   اړه کېدل  او  ته  بې  اعتماد  پوره  باندې  پروردګار  په  کېدل.  نه محتاج 

 ورباندې زړه تړل.  



نږدې کېدل. هغه جذبه چې په هغې    عنایت او تقرب ته د صوفي   ياله    ُ:جذبه   •

 پرته له کړاو څخه نږدې کیږي.  امقتضخوښه او ه  تعالی ته خپل سالک حق  سره

په تصوف    ُ:جلال • بیانوي، خو خاصتاً  لویې  او  پاک عظمت  الله  د  عموما جلال 

د او  کې  غرور  لویوال،  د  د  معشوق  د  وړاندې  په  کارول    عاشق  مانا  په  استغنا 

   .کیږي 

بیتابه   چې د سالک په زړه وریږي او هغه په دې انوارو سره  ر انوا  ياله  هغه :جلوه •

  .شيشیدا   او

ناپوه  د :جهالت  • نه، بلکې عارفان په کنایې سره    يتصوف جهالت په عامه مانا 

   . جهالت د زړه مړینې ته وایي  چې حقایق نه درک کوي

 . معرفت په رڼا او د حق په ډیوه روښانه زړه  د  :راغ د زړه څ •

  ي دا د پیر له خوا مرید ته یو حتم .له( په بڼه لیکل کیږيپښتو کې د)څپه   :هچل  •

ټاکلې موده ده.    خلوتلپاره د    صوفي  سپارښت او د ریاضت یوه برخه ده چې، د

   ښت ورځې وي. ې دو دا دوره څلو ېمعمولاً د خلوت او ګوښه ک

اثر) :حال • راغلی  هغه  زړه  په  سالک  اختیارواردد  او  واک  له  ده  د  چې  پرته    ( 

نوموړی خاص وضعیت ته بوځي. دا اثر د اورادو، طاعاتو، او اذکارو له امله وي  

   چې د سالک زړه اغیزمن کوي. 

د   ُ:حجاب • چې  څه  هغه  اوحقیقت    و ا  صوفي هر  شي  پرده  و  اعاشق    د.  خنډ 

فهم، درک، پیچلتیا او پرده    يذهن   په نزد  د صوفي . حجاب  ترمنځ حایل  معشوق

  ُ.حال  يخپل فکر   و د صوفياو شهود اکشف   وي، ځینې وخت

کېدل  ُ:حضور • غایب  نظرونو  او  خلکو  اوسېدلله  رضایت  او  یاد  په  الله  د    د )، 

   وحدت مقام( ته رسیدل. 



مناسب    دلی حال دی، چې عارفان یې وړ اوېپه تصوف کې موخې ته رس :حق •

العموم د خدای پاک له نومونو څخه یو نوم دی. د ثابت په مانا هم راغلی  ب بول.  

 . پړاو)حقیقت( سره تړلی مفهوم دی حق د تصوف له یو   دی.

وي. د صوفیانو له    یو ثابت ش  ي ډولو یقین ا  يقطعهغه څه چې په    هر   :حقیقت •

  .ی ندثابت  او ه یقین څخه نور هیڅ شی پحق تعالی نظره، پرته له 

 . کیناستل  و صوفیان مجلس کې ذکر او سماع ته د :حلقه •

  کېدو، د وحدت مقام او  وجود فاني  جسماني  د  یې  ن صوفیاد خرابات   :خرابات •

شاعرانو ډېرو شعرونو    . د صوفيي ځینې وخت د بشریت د اوصافو خرابیدو ته وای

 دا اصطلاح وینو، لکه: ې ک

 ده له فیضه رندانه یم  په ویل د     ډیره  تر   يخرابات دی خدای ودان لر 

په  صوفي   او  خراب  یې  حالت  چې  ښکاري،  رنِد  وخت  هغه  ځان  ته  شاعر 

 بول. و خرابات باندې سر او خپل جسماني وجود فاني 

خو  :خرقه • ده،  جامه  ساده  یوه  کې  اصطلاح  د  په  یې  طریقت    صوفیان 

د  او  درناوي  د  ته  په عرفاني  پیر)شیخ(  وایي.  ته  منلو  د لارښوونو  بحثونو    هغه 

 کې الله تعالی ته د پوره تسلیم کیدو په مانا راوستل کیږي. 

ادب، خاکسار ا پ  د :خشوع • په ډېر  په حضور کې  پروردګار  سره    ياو درناو   يک 

اله د  وړاند  يدرېدل،  په  فرمانبرداري. د  ې ذات  له  تل څخه  زړه  بت    د  د  غرور 

 ماتول او تواضع خپلول. 

خپل محبوب او معشوق  د  : هغه ډېر کلک او شدید احساس چې انسان  عشق   •

هم   کشش  او  جاذبه  عاطفه،  شور،  ته  دې  دی.  احساس  یو  دا  کاږي.  خواته 

 وايي. 



  بسط  د روح د  او همدارنګه د صوفي یر کامل  دا اصطلاح دوه موارد لري: پ ُ:خضر •

  ُ.مانا هم افاده کوي

  یواځېتوب  هغه د په څو ماناګانو راغلی چې هر یوه له بلې سره نږدې ده:     ُ:خلوت •

حق له یاد بله    ځانګړی ځای چې پرته له حق او د صوفيصانه تفکر لپاره د  او خال 

صوفي لپاره غیر له حق،    په معنا کې د.  محلنه لري. له غیر څخه تش    بوختیا و

 . د نور هر ډول مجال او فرصت له ځانه لرې کول

حقیقت مقام ته رسيږي، پر ځان به لازمه بول چې له    د  کله چې صوفي :خوف •

ټول عمر لپاره    و پښیماني پېشه کړي. بله مانا یې داده چې دشرم اتېرو ګناوهونو  

 په مستمر ډول فقط د زهُد او د خپل زړه په مطالعه بوخت اوسي.  

مسایل او د مادیاتو عوارض په    نیا او هغې پورې تړلکله چې سالک دُ  :درویش •

له امله ورپېښې شوې ستونزې په صبر    هغه د  بشپړ ډول پریږدي او د پرېښودو 

هیلې په خپله خوښه پریږدي، خو د هغو له امله    يټولې ماد  سره وزغمي. صوفي

   هیڅکله د محرومیت په اړه فکر نه کوي، بلکې لا خوشحاله هم وي.  

چې مانا او موخه ورڅخه د  اصطلاح    صوفیانو او اهل سلوک هغه ډېره معموله د :ذکر •

ذکر له    یادول وي. حق    پرېښودو، خو په زړه او ژبه فقط دد  هرڅه    چارو او  و و ټولنور 

 خلوت سره تړلې مفهوم دی. 

حق تعالی وعدې او   سکون ساتل. د په نیکي، صدق او ريښتیا سره د زړه د   :رجا •

 خیر ته امید او هیلې لرل.  

تودو او غمونو سره سره د زړه خوشحال او    -ژوند د سړو  يد روزګار او دنیای   :رضا •

   حق په رضا قناعت او هغه څه منل چې الله یې ورته رسوي.   د

 او سرور.  د روح خوشحال د صوفي  :رقص •



، دا د عارف  يسترګو کیږ  آثارو کې د رویت هیله ډېره تر   تصوف ادبي  د ُ:رویت  •

   . حق تعالی دیدار یې نصیب کیږي هغه حالت دی، چې  د

دُ  :ریاضت   • او    ي نیایله ټولو نفسي خوندونو څخه مخ اړول، د  هوسونو پرېښودل 

په دې ډول سالک له    .سپڅلتیا غوره  کول  يپرځای یې پاکي، تهذیب او اخلاق

 ناوړه صفاتو څخه غوره اوصاف مومي.  

دالله پاک درضایت او قرُبت د حاصلولو په سفر کې د عارف له مبدا څخه   :سالک  •

 دغه ټول منزل ته)سیر( ویل شوی دی.   .دو پورې واټن او منزلېرس تر منتها او

روح  دسکر:     • او  حال  په  سره    ي سالک  هغه  په  چې  وارد  پیاوړی  هغه  حالت 

احساس کوي، ټول حالت یې له    طرب  او  ه شي، د روحي شادابي سالک خوشحال

وي.  يظاهر  وقف  ته  حق  یواځې  او  خلاص  قیودو  باطني  چې   او  دا  موخه 

او سیر  او  ذکر  د  ک  صوفیان  ترڅ  په  مخامخ    ېسلوک  حالت سره  خاص  یوه  له 

کلمات    ې مستۍ په وخت کي یې داسد    .بولکیږي چي دوی یې سُکر یا مستي  

 ، بلکې شطحیات وي.   کوي نه  ي ي چي له شریعت سره چندان برابر ځ خولې و  له

د رس :سلوک • ته  مقام  فنا  او  د وصل  مدارج)منزلونه،  ېصوفیان  لپاره ځانګړي  دو 

د بشپړوي،  وای  غو ګامونه(  ته سلوک  ډېر  يټولو  نور  نه هیروو چې همدې سره   ،

 تړل دي.   طلاحات، اوصاف او شرایطمفاهیم، اص

له امله    ۍصوفیانه موسیق  د ځانګړو نغمو، لحن، غږ او   کله چې صوفي    :سماع   •

 .  شي  له حاله بېخوده او جذباتي

 . رویتحق   ته د حق په سترګو، د صوفي  ُ:شهود •

   .او سکر له حاله بېرته هوښ ته راځي  ۍد بیخود کله چې صوفي :صحو •



  ، هغه شیبې چې سالک د اګاري چې له سالک څخه ذکر پاتې شي هغه ن   :غفلت  •

  حقیقت ته درسیدو منزل کې سستي او  نفس ومني او عبادت ورڅخه پاتې شي،  

 دل.  ې مستدام ذکر او فکر غافل ک له

ځانګړنو څخه وتل او د حق    صفاتو کې د سالک ډوبېدل، یا له خپلو   يپه اله   ُ:فنا •

ف کې  اوصافو  په  صوفي  اني تعالی  وخت  دا  دنیای  کېدل.  او    ي له  ورک  مسایلو 

 جلاشوی وي. 

  يتوپیره او د ماد  ې کله چې اهل سلوک د دُنیا د مادي شتو په وړاندې ب :قناعت •

نارام  بیوزل د  نه کوياح  ۍسره سره  او    ۍ ، خو د شتمنساس  پر مهال بخشش 

 بیوزلو ته سخاوت کوي.  نورو

د خپل نفس او هر حرکت هغه ډېر په دقت سره څارل چې    د صوفي :محاسبه •

وړو    -پرله پسې ډول د خپلو کړوپه  خپل فکر او کړه وړه تر ارزونې لاندې ولري،  

 ت کوي. راقب م  او خبرو

بنده چې خپله    :ریدم   • الله هغه  د  اراده    د  ته  او هغه  د رضایت  تعالی  الله  د  یې 

کمال په لټه یې د طریقت مزل پیل    يمحبت لپاره پریښې وي، د قرُبت او د روح 

مرید هغه څوک دی چې د باطنی پاکي او د الله )ج( د رضا د ترلاسه    . کړی وي 

 کولو لپاره د خپل شیخ او قطب په لارښوونه د زهد، پرهیز او تقوا لاره غوره کوي. 

دا د کامل پیر په مانا هم     . زړه د احوالو رسوونکی د    خبروونکی، د صوفي :طرب م   •

 راځي. 

حالت او د کشف او شهود شیبې    او عرفاني  ي دا د سالکانو یو ژور روح :کاشفهم   •

حضور    چې د دې ډول شیبو بیان په کلماتو نشي کیدای. دا د  ي وي. ویل کیږ

حاضرېدو حالت دی، چې لکه   مقام ته د  حق عال  د له روحاني پلوه  چمتووالی او  

 حالت په شان نه دی چې وصف یې وشي.    ي جسم د



  چې له حق څخه د صوفيارد  و   ي غم یا ښادۍ ډېر ژور او اغیزناک غیب  د   :وجد •

مراقب د  موخه  په  اتصال  د  کوي.  اثر  زړه  ذکر   ې په  او  فکر  د    او  کې  حالت  په 

 ظاهر او باطن دواړه د خوشحالی په جذبه او یا هم غمجن حال بدل شي.   صوفي

په  توجه    او د خدای پاک د تقرب    هغه دُعاګانې چې صوفیان یې حق ته د :ورد    •

 و په موخه دعا او تمنا. دد هیلو پوره کې وي. د صوفي کموخه  

د  ُ:هیبت   • پرتم   او  عظمت  مشاهده  هغه    د  خالق  اثر  د  زړه  په  سالکانو  د  چې 

 شان له امله واقع شي. و اجلال  تعالی د

د طریقت منازل وو، خو   ې لاحات وو، یو څو پکدا د تصوف او عرفان مشهور اصط

   .منازل او مقامات او پیژندنه یې وروسته بله پوښتنه کې په تفصیل راغلی ده 

او  مسعود:   لاره  خپله  صوفي  هر  شته،  اصول  او  لارې  بیلابیلې  اړه  په  تصوف  د 

ځانګړې طریقه لري. د بیلګې په توګه صوفیانه طریقې )اوه( پړاوه لري چې لومړنی  

 یې) کشف القبور( بول، خو په یوه شعر کې دا طریقې )لس( ښودل شوې دي. 

 خــواهــی کــه شـود دل تـو چون آیینه  

 ده چـــیــز بـــرون کـنُ از درونِ سـینـه

 حرص و غضب و بغض و دروغ و غیبت 

 بــُخـل و حسَد و کـِبـر و ریــا و کـیــنـه

*** 

 صاحب هیله ده چې په دې برخه کې معلومات راکړئ؟   دودیالګران 



هغو د شمېر توپیر   طریقې او منازل او د   ستاسو پوښتنه پر ځای ده.   :دودیال استاد  

له خوا رټل شویو  او د سالکانو  به شو دغو کرکجنو  را  بیلابېلو طریقو کې ووایه.  مو 

نکات لري، متروک    او سپارشي  اصطلاحاتو ته: لکه هغسې چې صوفیان تمجیدي 

رسېدو او دغو دوهمو  لومړیو او صافو ته د    ېچ   خاصیتونه هم را پېژني  ياو رټل شو 

پ د کلک  تقوی، اخلاص،  رهیز سپارښت کوي.  څخه  تواضع، صدق،  سالکان چې 

، قناعت او شکر او نور ستايي، بغُض، کینه، بخُل، حسد او کبر او دې ته  مهرباني 

ورته ناوړه اوصاف غندي. لومړی غوره صفتونه صواب او د ثواب وړ بول، خو دا نور   

 ناصواب او دعذاب وړ بول.  

استاد    مسعود: رامنځته کېدو   دودیالګران  د  د تصوف  تاسو  او    ،  صاحب،  پراختیا 

 ؟ ډول ارزوئ، څه لاملونه او  دک و دلیل،  تړاوپه  تیاپرمخ

بېعدالت  : دودیالاستاد   ظلم،  د  تصوف  چې  دي  ویلي  اتفاق  یو  په  ،  ۍ څېړونکو 

غرور  د  حکامو  د  پرست  او   استبداد،  مادیت  د    ۍتفنن،  وړاندې  په  غوښتلو  مقام  او 

دا یو بغاوت او طغیان او د استبداد،  غبرګون په بڼه را څرګند او پراختیا یې ومونده.  

بیعدالت وړاند   ۍظلم،  بول،    سرکشي   ېپه  لاره  خلاصون  د  روحي او  ډیره  تر    چې 

 سکون ترلاسه کول او قناعت باندې متکي کیږي. 

بیا شعر په خپل منځ کې ټینګې اړیکې  مسعود:   او ادبیات په تیره  تصوف، عرفان 

لري.   .لري  خواوې  ګډې  کې  مواردو  زیاترو  په  عرفان  او  تصوف  شاعري،  او    شعر 

تاسو په ادبیاتو او شاعرۍ کې  تصوف، عرفان او فلسفه څنګه ارزوئ؟ ستاسو په اند  



په دې برخه کې د پښتو او دري ژبو کومو نامتو او تکړه شاعرانو زیاتره پاملرنه کړیده  

 ؟ دي او  ښه ځلیدل

وعظ  اکثراً  کې  او اوسني افغانستان  زموږ د نیکونو ټاټوبی)خراسان(    :دودیال استاد  

په  ادب او شعر  مخیل کلام، سمبولونو  او  د    د ژورو معانیو، موزون اوه  څخ له پخوا  

الفاظو تاثیرناکه او ښکلې بلل  او مقفی  ښوونې په موزونو    ياخلاق  . سره شوی دیژبه  

. د بیلګې  ی د  ی شوي دي. شعر او ادب له پخوا څخه انسانانو ته اخلاق توصیه کړ 

 ده:  ې دو یوه اسانه او لنډه توصیه یې هم په موزونو الفاظو کړ ې په توګه د مودب اوس

 « بی ادب محروم ګشت از فضل رب  -ادب باش که سرمشق جوانان ادب است   با»

فهم   اخلاقو  غوره  د  څخه  ادب  له  چې  دا  آن  کړل،  منع  منکراتو  له  انسانان  ادب 

ادبه سړی دی. یعنی غوره اخلاق لري. په دې    ، مثلاً وایي. فلانی با ياخیستل کیږ 

په شعر کې د ښېګڼو، په واقعیت    اړخ لګوي.  ي بیخسره  تصوف    لهتوګه شعر او ادب  

سمبولونه په شعر    شوي، چې داد پوهېدو او حقیقت ته د رسېدو لپاره سمبولونه وضع  

 .  کې راتلای شي 

ثابته خبره ده چې    څخه   له پخوا  او زموږ هیوادتصوف    دا  ټولنو  تېره ختیزو  کې    په 

اخلاقي  مثبت دي   ې  لرل  چارو  يشرقادب    .اغیزې  ناوړه  له  مهمه  وژغوره.    انسان 

وخت دوی په    ېینځخبره دا ده چې صوفیان ګڼ شمېر سمبولونه لري، دا ځکه چې  

  وینا وکړي، یو   ېڅرګنده او ساده وینا نشي کولای، که څرګنده او عامیانه ژبه باند 

ځکه    شمیر خلک د دوی خبرې ناسمې تاویل کوي او په بدعت یې متهم کوي، نو 

او دا موخه په شعر کې    ماناوو او آن کنایو څخه کار اخلي  يدوی سمبولونو او مجاز 

 . ی بلاغت فُرم د  ښه تحقق مومي. شعر سمبولیکه، رسا او د



  . د اخلاقو سمبول او الګو وګرځېدل په تصوف کې  ادیبان او شاعران  په دې ترتیب  

له    دغو  او ملزوم کړل؛ دواړه  او تصوف سره لازم  اوځانگړنو شعر  معنویت    عواطفو، 

له   او  اړه  سپېڅلي  بهرنۍ تجربې سره تړل  ي. که شاعرۍ تصوف  موموجدان سره 

اغېزناک   او  شاعري  اراښکونکى  هم  تصوف  نو  کړ،  اغېزمن  معانیو  و  مق عُ له  د 

فیانو، چې له هستۍ، انسان، عاقبت  صو    ښتينولۍ سره غاړه غړۍ کړه.ی)ژورتيا( او ر

د خپلو افکارو د دودولو او نورو ته د رسولو    ،او نفس څخه ځانګړي تعبیرونه درلودل

کوله.یې  لپاره   مراجعه  ته  شعر  او  تشبه   ادبیاتو  په  مسایل  ډېره  تر  اتو،  صوفیان 

بیانوي او سممبولونو  هدف استعارو  ادبي، دوی خپل  په  پرتله  په  وینا  د سیده    او  ونه 

 ادب دود او پیاوړی شو.  رانه وینا ښه رسوي، نو ځکه عرفانيشاع

برلاس  او احساس  د هر ستر ختيځوال شاعر عارفانه جذبه   یهمدا لامل دى، چې 

سنای»  .ښکاري عارفانه    «يغزنو   يحکیم  او  صوفیانه  چې  و  شاعر  لومړنی  هغه 

لکه   شاعرانو  نورو  وروسته  کړل.  بیان  کې  شعر  یې  جلال  ارزاني،  » مفاهیم  مولانا 

، بیدل،  ي محمد مخلص، حافظ شیراز   ي، علم   کخان خټ   ، خوشحاليالدین بلخ

البته ټول  او نورو عارفانه اشعار وویل. ټول ډېر خواږه او اغیزناک دي.    «رحمن بابا 

شعر په ژبه نه دي، بلکې نثر هم پکې پوره ځای   د   ې متون او لیکنې او ویناو   تصوفي

انصار  بایزید  د  اويلري.  حالنامه  لکه  دي.  نثر  په  نښېرونه  ډېر  نور.    )روښان( 

مناجات ټول شعر نه دی، خو نثر یې هم ډېر    يهمداسې هم د خواجه عبدالله انصار 

او   ډوب وي  او  متفکر  تفکر دی. شاعر هم  د  اثر  بل  ورته دی.  ته  او شعر  ښکلی 

د شاعر اوصاف مومي او شعر او تصوف سره تړل کیږي.   هم، نو ځکه صوفي صوفي

او ځانونه )عاشقان( بول،    ي مینې خبرې کو   لوی دلیل دادی چې صوفیان د  و ټول  تر



الله    نو د عشق او له  سره    )ج(مینې خبرې شاعري ده)البته دلته تصوف کې موخه  

   .مینه ده( 

د تصوف له تاريخه پيلېږي. تصوف    عروجد غزل  په ادبیاتو کې څیړنو ومونده  چې  

سره اړيکې لري او درس يې عشق او مينه ده. تصوف که څه    او وجد له جذباتو او  

، خو اوج يې پنځمه پېړۍ ده او دغه وخت د  وهم په درېيمه هجري پېړۍ کې څپاند 

کې په دري او    بي په خراسان او زموږ لرغوني ټاټو .  پړاوونه وو  غزل د ترقۍ لومړني

او ادب پینځمه او شپږمه سپو پښتو ژبو     ږمیزه پیړۍ کې پرمختګ وکړ. د کې شعر 

رزمي بزم   حماسي،  ترڅنګ   ياو  ک   ،شعر  په    تصوفي   ېپه خوا  وویل شول.  شعرونه 

چې   ګورو  توګه  خو  دې  ځکه  دى،  مضمون  پخوانى  غزل  د  زموږ  تصوف  اسلامي 

ډېر  کې وايي، چې تصوف د شعر ويلو لپاره   (شعر العجم ) په    «علامه شبلي نعماني »

دی ځېل  او  فورم  د.  مناسب  غزنویانو  شاعر   د  له  تر  ېنیول   ۍدربار  خزانې  پټې  د   ،

ثبوت کیږ  دا  په خدمت کې ګو چې شعر د عر   ي اشعارو څخه  دا  فان  و،  مارل شوی 

بلکې  ، چې يوازې دري ژبو شاعرانو نه،  پایله دا شوه  ټولنو کې عامه خبره وه.    يشرق

لپاره    وووينا  او    افکارو    تصوفي  هم شعر د خپلو  اردو او پښتو ژبو شاعرانو    عربي،  د

 و. د بیټ نیکه مناجات به رایاد کړو:  ټاکلى

 لویه خدایه، لویه خدایه  ستا په مینه په هرځایه  

 وله ژوی په زارۍ کې ټ -غر ولاړ دی درناوۍ کی

هجري  نهمې  او  اتمې  د  شاعرانو   ورپسې  انصاري،  پیړۍ  خان  ميرزا  لکه   ،

بابا خوشحال عبدالرحمان  بابا   ،  احمدشاه  خټک،  تر  او   خان  خان،    وروسته  غنی 

 .يحمزه شينوار ... او جان   ي، بهایيملاعطای

  ې کچېلوړ   ې ځانګړ تصوف  رفاوو هڅو دا وښوده چې  له پخوا څخه د صوفیانو او عُ 

یو ځای   تفکر سره  له  تقوی  او  زهُد  پاکي،  نیکي،  د  لري، عرفان  اړتیا  ته  ډېر  ادب 



د   لفظ  يو  يو  کې  لړ  په دې  راوستل؛  ته  ژبې  تلمېحات  او  الفاظ، اصطلاحات  نوي 

. د شعر د هنري غوښتنو له مخې د ښکلاييز  وموند   استعدادرنگارنگو خيالونو د لېږد  

د ښکلا   يا  احساس  دغه جمالياتي  وخوت.  مناسب  ډېر  فورم  غزل  د  لپاره  احساس 

له  دلته زموږ موخه  ته ډالۍ شوې، زياتره يې صوفيان وو.    وومشاهده چې کومو شعر 

څخه  تصوف عرفان  شاعرانه    او  تش  عموخه  او  صوفیانو  د  بلکې  نه،  د ار ژبه  فانو 

چې شعر د زړه درد دی. حمید   ي. شاعران او ادیبان وایىادراکاتو او تفکر غبرګون د

زخمی زړه دی. صوفیان هم د الله جله جلاله په    : شعر خوناب دي ماشوخیل بیا وای

،  خبره بریښي  يمینه او د منازلو او مقاماتو او د نفس په سفر کې دردونه ګال. منطق 

تصوف  شعر    چې  تفکر، او  مشاهد  ه مراقب  ژور  سره  او  دواړه  نو  غواړي،  شریک    ه 

 . احساس را پاروي 

فلسف   چې  ځکه  دا  پریږدو،  ته  خوا  یوې  به  خبره  فلسفې  مادد  طبیعت،  په    ي ه 

دا سمه   عقلاني او تجربي بحث کوي.    ېسره د شعور اړیکو باند   ښکارندو او مادې

ده چې فلسفه هم ژور تفکر ته اړتیا لري، خو ماورالطبیعة سره ډېر کار نه لري، دنده  

یې وسیله    استدلال دی او بحثونه راپارول او ځواب ورته موندل   تجربه، ثبوت او   یی

هسې به یې    بحثونه او کتابونه ګورو، شعر پکې نه ښکاري،  يفلسف   ې . څومره چده

، اما تصوف او عرفان  نشته   وي، خو شعر سره یې ډېر کار  کومه اشاره په شعر کړي

 دي.  او افاقي  ، سمبولیکډېره عاطفي  تر

خبره سفسطې ته  د استدلال لاره نيسي،    بحثونه او فلاسفه    فلسفي مجرد  اوفلسفه  

د محويت، استغراق او کشف بلې نړۍ ته ځي. خو  حقیت پلټي،  تصوف  رسوي، خو  

اخلي  گټه  مشاهدې  ژورې  له  فلسفې  د  چې  کې  حال  داسې  په  عرفان    شعر  د  او 

د نو  دا  ګوماري.  یې  ته  د   صوفي  شاعر  خدمت  تاسو  دی.  کمال  ژبې  شعري  او 

د تصوف د   دوی کلام کې  دخان کلام وګورئ.  يٍ مولانای بلخ یا غن پیرمحمد کاکړ، 



پيغامونه   نړۍ  شي ،  ديکشفي  خو   کېدای  وي،  رااخیستي  هم  فلسفې  له  یې    دا 

تمثیل،  په  ل او موزون کلام  ده. شاعر په تخییُ   فلسفه نده، فلسفه یې استخدام کړې 

ادبي نورو  او  تشبه  احساس    صنایعو   غلو،  او  عاطفې  ټالو د  بوډۍ  د  نه  رنگينو  نه  له 

نو بېځایه نه  ،  دهسخت رياضت اړتيا  د    شعر او تصوف بله مشترکه وجه    دوي.  انځور 

له پوښتنې سره سم؛   او ادبیات ده چې ستاسو  په    ،تصوف، عرفان  بیا شعر  په تیره 

خپل منځ کې ټینګې اړیکې لري. شعر او شاعري، تصوف او عرفان په زیاترو مواردو 

 کې ګډې خواوې لري.  

په دې برخه کې د پښتو او دري ژبو  د پوښتنې بله برخه مو چې پوښتلي مو دي چې  

او  نامتو  کړې    کومو  پاملرنه  زیاتره  شاعرانو  هم  تکړه  دا  دي،  ځلیدل  ښه  او   ده 

عرفاني چې  ده  او    ي شاعر   څرګنده  رموزونو  تشبیهاتو،  معانیو،  راز  راز  له  ژوره،  ډېره 

  خان دی، که ملا  يدی، که رحمان بابا دی، که غن   ينازکیخیالیو ډکه ده. که سعد 

شینوار   ي عطای حمزه  که  ټ  يده،  دوی  د   ، ....دی  بلخ  مولانای  فوق  که  کلام  ولو 

او منلي   ته خواږه  بیسوادو خلکو  آن  یوه شعرونه  د هر  اغیزناک دی. د دوی  العاده 

ابیات په یاد زده کړي دي او    ېد رحمن بابا ځین  و اوس په میلیونونو خلک  دي. همدا

بیلګ او زاهدانه، درویشانه، فقیرانه  پند، نصیحت، تجربې  یو   و روزانه یې د    په توګه 

وای کې  مجلسونو  یا  ته  در .  ي بل  ځله  ډېر  چې  داده  خو  یو    ې ژب  يعجبه  هیوادوال 

  ې راوړي، یعن ېخپلو خبرو کژبې صوفیانه شعر  يد در  شعر او پښتو ژبي پښتو عرفاني

د اقبال  د دري او پښتو تصوفي ادب دومره سره ګډ دی چې بیلول یې مشکل دي.  

بابا او خوشحال له   په دري شعرونو کې د رحمن  خان خټک د پښتو شعرونو خواږه 

څخه پښتو   ي صوفیانه ادب له در   يګڼ شمیر لیکوالو او شاعرانو در ورایه ښکاري.  

ته او له پښتو څخه دري ته اړولی دی، لکه ارواښاد ن.ا. مواج، محبت مجله کې  

صاحب، یا نامتو شاعر او څیړونکي جهانی صاحب او ډېرو نورو.  ارواښاد نګارګر    تاچ



ته    ي حمزه شینوار   يباختر عفیف    صوفيزښت زیات درناوی درلود،  رحمن بابا ته د  

 يمثنو   ي ، ارواښاد ن. ا. حافظ د مولانای بلخ نیمایاو دیوان یې ګوري   لري درناوی  

ادب کې ژوره مطالعه    دري تصوفي  يبرکت الله شینوار   ي، ارواښاد قار له یاده زده وه

په  ...    ه رو پښتنو ګډون کاو ېد درس حلقو کې زما په ګډون ډ   يوجود   يلرله، د حیدر 

دا په خپله د شعر او    دې توګه د تصوف د دري ژبې او پښتو ترمنځ اصلاً پوله نشته.

   معنویت اغیز ښکاره کوي. تصوفي

پاک   الله  د  ده، صوفیان  اغیزمنه وسیله  او  او مدح ښه  توصیف  د  بلې خوا شعر  له 

،  يخپل معشوق جمال بیانو   وصف او مدح کوي، دوی د حق صفت ګویان دي، د 

او   لپاره شعر خوښوي  په  نو د دې موخو  بیا شعر  تیره  په  ادبیات  او  تصوف، عرفان 

خپل منځ کې ټینګې اړیکې لري. ویلای شو چې شعر او شاعري، تصوف او عرفان  

 په زیاترو مواردو کې ګډې خواوې لري. 

په دې لنډه نیمه جمله ختم    ې ځوابپوښتند  نو د پورته توضیحاتو ترڅنګ به ستاسو   

زبان دل.»  کړو:  و شعر  ننه پورې    « تصوف مذهب دل است  تر  له ډېر پخوا څخه 

د   او  مشاهده  مُخیله عرفاني  ادب  او  معاني رنگيني    شعر  عاطفي  موزون    هگډپه    او 

 دي.  راغلي

 

دي:    مسعود: شوې  است.« ویل  دل  زبان  شعر  و  است  دل  مذهب  تصوف   «  

 صاحب تاسو په دې تړاو څه لید لرئ؟   دودیال ګران استاد 

دا پوښتنه مخکنۍ هغې سره یوڅه ورته ده. خو د سترګو لیدلی حال   :دودیال استاد  

، څومره مې چې د خپلو  یما چې څومره د صوفیانو مجلسونو کې ګډون کړ   به ووایم: 

ادب او نښېرونه مې مطالعه   صحبتونه اوریدل دي، او عرفانياهل تصوف خپلوانو  



ادباوو او څیړونکو نظریات، ادراک  او احساس به    د ګڼ شمیر عرفانيکړي دي، نو   

    په ډېر لنډ ډول ووایم: 

صوفی   او  لري،  دواړه  شاعر  احساس  پیغامونه  تخیُ لطیف  دواړه  وي،  ډوب  کې  ل 

نو هیڅ بیځایه     په لټه کې دي، دواړه ژور عواطف لري،   تعالی   روحيه د  لري، دواړ 

شعر ژبه د نهایت دقت،    دنه ده چې وایو: تصوف مذهب دل است و شعر زبان دل.  

تعمُ  او  غور  تعمُ سنجیده ګی،  او  پوره غور  او تصوف هم  ده  پایله  شعر    دق دی.  ق 

خپلې   او  دی  اړ  ته  ټولو  دغو  تصوف  دي،  صنایع  نور  او  تشبهات  سمبولونه،  جوهر 

ینې حسیات او موخې په  ځکه تصوف خپل  موخې په سمبول او ژورو معانیو بیانوي.  

او معمولو ټکیو ووایي د مدرسې غبرګون سره مخ کیږي، نو د احتیاط په خاطر    يعاد

او عارف دواړه د وجدان او ضمیر حُکم لومړی    او   شاعر، صوفي سمبولونو ته اړ دی.  

او  بول.  الاعلی    عال کيفيتونه  هم    يعاطفوجداني  څه  که  جملواردات  کې په    و 

کله  ژبه ده.  کار دی، خو دا کار هنر غواړي، هنر یې شعري  یپېچل  راوستل او بیانول

غیب عارفانه  یو   ي چې  الهام سره  له شاعرانه  نو تصوفي   ندا  ورڅخه    ځای شي،  شعر 

  او نورو صوفیانه کلام. ګورو چې  ي، غني . وګورئ د مولانا، رحمن بابا، عطای يجویږ

کې   وارداتو  او  کيفيتونو  دې  ته  ؛  وینو آفريني    جدت په  کلام  شاعرانه  تصوف 

او   ب دروندوالی  ته تصوف  دواړه سره غاړه غړۍ  ښلى دى،  خدغه جدت يې شاعرۍ 

ده، شاعري  شوي دي.   اړينه  لپاره  د عرفان  تزکيه چې  او  مراقبه  هغه سخته  ځکه 

لري. يو لوړ خيال او ژور فکر په ادراک  او پراخه لمن  ورته له هر څه زيات ضرورت  

داسې سوزناک کلام    کې راوستل او دغه مشاهدې ته سندريز رنگونه ورکول، خامخا



  ي . موږ دا کیف خپلو در رامنځته کوي چې مجبور د زړه مذهب او د زړه ژبه یې وبولو 

کې   ټولو  پورې،  شعرونو  وروستیو صوفیانه  تر  نیولې  څخه  ادبیاتو  پښتو کلاسیکو  او 

نو  وینو.   شي،  وڅېړل  کې  دوره  کلاسيکه  په  که  کلا تصوف  د  در سزموږ  او    يیک 

معنو  ادب  ثابتو   ي پښتو  عرفان  ي غنا  او  تصوف  تیره  په  ښکار ،  روح  ادب  پښتو  ه د 

  يبهایميرزا خان انصاري،  خان خټک،    خوشحالي. زموږ ټول ستر شاعران لکه  کو 

پر  عبدالرحمان بابا، کاظم خان شيدا او.... له دغه وياړه برخمن وو.  حمید،  جان،  

شاعران ترې يا    نور   د تصوف اغېزه دومره پراخه او شديده وه، چې پښتو   پښتو شعر

،  ي غنی  خان، عطای  ياو خبره تر اوسن شعوري او يا په ناځانخبري ډول اغېزمن شول

حمزه  حافظ،  ورسې  نصرالله  را  نورو  دوی  .  دهاو  رنگيند  تصوف  شاعر پر  په    ۍ ې  او 

 یې عرفان اغیز کړی دی.  ۍشاعر 

منثور:  مسعود او عرفان کې  ته    ( اثاررونه)نښې  په تصوف  را  دا  او  څه ډول څیړئ؟ 

  او   اندونو   که د شعر ژبه د تصوف او عرفان د  د نثر ژبه اوکومه ژبه،  وویاست چې  

عقایدو د بیانولو لپاره مناسبه او اړینه ژبه ده. د کومو متصوفینو او  ، باورونو او  افکارو

 په دې برخه کې خپل ژور او ګټور اغیز ښندلی دی؟    ( اثار) و یروننښعارفانو  

کوم    ،یاستو   او لوستونکي  ي رونو لرونکینښ  ې له نیکه مرغه موږ د داس  : دودیالاستاد  

دیوانونه او    ي هم شعر فانو ډېر نښیرونه  ار . د پخوانیو عې ده چې تاسو ورته اشاره کړ 

دا اوس هم زموږ تر مخې دي، البته نثر او  هم د نثر په بڼه د یوې خزانې په توګه  

خواجه عبدالله مناجات ولولئ، د    او اغیزناک دي، تاسو د  کلير دواړه یې ډېر ښ شع



روښان ښکلی دري او پښتو نثر    رحمان بابا دیوان، د حمزه صوفیانه اشعار، یا د پیر

   لږ مخکې دوو پوښتنو ته د ځواب په ترڅ کې مو په تفصیل وښودل. وګورئ.

موضوعاتو څخه یو هم د )عشق( په اړه بحث    بنسټیزو د عرفان د مهمو او  :  مسعود

عشق   دی چې د عارفانو په نثري لیکنو او منظومو سرودونو کې څرګند شوی دی او د

  ، عالمانو، لیکوالو او شاعرانو بېلابېلې نظریې وړاندې کړي عارفانو، متصوفینو   په تړاو

 دي. د بیلګې په توګه دغه بیتونه لولو: 

 خوشال خان بابا په خپل یو شعر کې داسې وایي : 

 د مجاز عاشقي عین حقیقت ده 

 و معنو ته زینه ایښې د صورت ده 

 تر ثرا  تر ثریا که فهم وکړې 

 په څلور کونجه غوغا د محبت ده 

 په جهان به هېڅوک نه و که عشق نه وای 

 دبدبه د عشق قایمه تر قیامت ده 

*** 

  رحمن بابا په یوه غزل کې لولو:

 د جنت تر حورو تېر شه که یار غواړې 



 خدای دې نقده د چا نه کاندي نسیا 

 د ساقي له لاسه هسې باده نوش کړه 

 چې دې غوڅ کړي له زړه خیرې د ریا 

 چې یې کسب عاشقي شي د دلبرو 

 نظر نه کاندي په کسب د کیمیا 

 عشق هنر د مخلصانو دی رحمانه 

 صلېږي مخلصي په روریا انه ح 

 یو ګفتار در لره بس کاندي رحمانه 

 څه په هر ساعت پوښتنه کړې بیا بیا 

*** 

 دا جهان دی خدائ له عشقه پېدا کړی 

 د جُمله ؤ مخلوقاتو پلار دی دا  

*** 

 ارواښاد استاد ګل پاچا الفت وایي: 

 د مین نظر هر کله  وي  پخپلې  لیلی  باندې 



 د پتنګ نظر په شمع  نه  په  شمس، نه  په  قمر 

 شي له  نورو  بیګانه، لیونی  بیا  فرزانه 

 چې په  عشق  او محبت کې  شي له  ځانه  نا خبر 

  حال یې بل شي خیال یې بل شي نظر بل شي منظور بل شي 

 بل سړی شي، بل عالم کې  د یو چا په  یو  نظر 

*** 

 غني خان وایي: 

 سوز نه دى عشق،ساز نه دى عشق، اه او ګريان نه دى عشق 

 ده، غم د جانان نه دى عشقمسته رنګيني دا نه  

  عشق يو وجد د  رب دى په وجدونو د انسان کې 

 يو د مينې ساز د زړه په سوي قبرستان کې 

  مرګ عشق ته حيران دى خو مرګي ته حيران نه دى عشق 

 سوز نه دى عشق ، ساز نه دى عشق، اه اوګريان نه دى عشق 

*** 

 حمزه بابا وایي:  



 داسې زه د یار په عشق کې یم په دار مست 

 لکه ګل وي د چمن په نو بهار مست 

 اې حمزه ښه هغه مست دی له رندانو 

 چې وي تل د یار د میو په خمار مست 

*** 

 حضرت مولانا جلال الدین بلخی وایي:  

 مرده بدُم زنده شدم، گریه بدُم خنده شدم 

 دولت عشق آمــــد و من دولت پاینده شدم                              

 درعشـــــق  زنده باید کز مرده هیچ ناید 

 دانی که کیست زنده آن کو ز عشق زاید                              

*** 

        نائـــیم و نـــوا در مــــا ز تــــوست مــــا چــــو 

 مــــا چــــو کــوهیم و صـــدا در مـــا ز توست                                   

          بـــــاد مـــــا و بـــــود مـــــــا از داد تــــــوست

 هســــتی مـــــا جـــملــــه از ایجــــاد تــــوست                                    



*** 

 حضرت حافظ وایي: 

 ایم  ما بدین در نه پی حشمت و جاه آمده 

 ایم از بد حادثه اینجا به پناه آمده 

 رهرو منزل عشقیم و ز سر حد عدم 

 ایم  تا به اقلیم وجود این همه راه آمده 

*** 

 علامه اقبال وایي:  

 عشق را از تيغ و خنجر باك نيست 

 اصل عشق از آب و باد و خاك نيست 

*** 

سره پاملرنې  په  ته  اشعارو  پورتنیو  عشق  ،تاسو  مجازي  او  او  حقیقي  تصوف  د   ،

   عرفان په رڼا کې څه ډول ارزوئ؟

نفساني،    :دودیالاستاد   ښودلې:  ډوله  درې  مینه  یا  عشق  تصوف  او  سلوک  اهل 

او مجازي. هره یوه یو بل سره توپیر لري. سالکان له مینې څخه مجازي مانا    يحقیق

یواځې    )ج(دعوا همدا ده چې د ملا برخلاف، وايي زه الله    د صوفي  په پام کې لري. 



معبود او واحد ذات دی، نه    ټولې هستي خالق دی او زما  د ربوبیت په پار او دا چې د

ورسره حقیقی مینه لرم. دا چې زه یې هست  له دې ټولو سره یوځای؛  لمانځم، بلکې  

کړی یم، ژوند یې راته نصیب کړی  دی او خپله ډېر لوی ذات دی، نو ورسره مینه  

لرم، دا یواځې د جنت په خاطر نه، او نه هم د دوزخ څخه د ویرې په خاطر، بلکې 

،  بنده مسلمان عبادت ته رابول  ،شرع   په خاطر. اما  ې ذات سره د مین  خاص سپڅلي 

چې له    ځیر کوي او انسان ته منحیث مخلوق حکم کوي  طاعات او عباداتو ته یې

هدایت   ته  مومنانو  هغو  قران  کړي.  پلي  احکام  او  وساتي  ځان  نواهیو  او  منکراتو 

او لمونځونه کوي او    ، کلمه وايي، روژه نیسي کوي چي پر غیب یې ایمان راوړی وي 

نعمت شکر    د   .خرڅ خوراک کوي  ید   یور بخښل  خالق تعالی رزق له هغه څخه چي  

آخرت تومنه ولري. خو صوفي، سره له دې چي، په دې برخه کې،    ګزار اوسي او د 

د  لري،  نه  اختلاف  هیڅ  سره  شریعت  نورو    له  د  ځان  مني،  حکم  شریف  قرآن 

ارتباط ک  مسلمانانو په څېر بنده ترمنځ، په  پر    ې، د مینېبنده بول، خو د خدای او 

بالاخره د بنده او بادار)الله پاک( تر منځ پر اصلې    ې دونه ټینګار کوي چ  ې وجود باند

د او سکر ته ځي او بیا د خدای په مینه ، وجسیوری وغوړوي  ېرابطه )عبودیت(باند 

الله پاک معبود بول، صوفي .  خپل روح بسُط ته رسیدلی بول   کې ځان فنا او   ملا 

خطاب کوي او د ژوند د    خدای ته د دوست، دلبر، جانان، معشوق، محبوب او نګار

د صوفیانو په عقیده حق متعال دی،    ېله معشوق سره، چټولو هلو ځلو هدف یې  

ټولې دهغو    پورته کوم د شعر بیلګې چې تاسو ذکر کړي دي،   وصال ته رسېدل وي.

عشق ته اهمیت نه    حقیقی عشق ادعا کوي، خو نفساني   ې دصوفی شاعرانو دي، چ



په  چې    شيصوفیان د خپل محبوب په مینه کې کله دومره ورک او ډوب  ورکوي.  

ترڅ  چ  کې  دې  کیږي  مخامخ  حالت سره  یوه خاص  مستي    ې له  یا  سُکر  یې  دوی 

  خپل محبوب او معشوق په صفت او محبت کې   د  یې  په وخت کې  د مستۍ.  بول

، ترڅو چې صحو  او غلو هم اوړي  ې مبالغله    ېي چڅخه وځ خولې    لهکلمات    ېداس

   .ته راوګرځي

دت  عبا  کوي او همدا بدنيلوی خدای)ج( ته عبادت  ملا  چې    يادعا کو   سالکان  

د لړمانو او    خ. دوز د دوزخ له ویرې  ، او دا ټول فقطبول  همدا هم کافي   تبلیغوي او 

او چا چ اورونه پکې  بل دي  نه وي کړی ور    ې مارانو ځای بول چې  بدني عبادت 

او د  د اچول کیږي. عبا به جنت ته ځي جنت کې حورې او غلمان دي  ت کوونکي 

شات  او  ویالې  زُ   شرابو  عارف  او  سالک  خو  دی.  نوش  او  عیش  تقوی،  هد،  دي. 

)ج( اللهجنت ته د وررسېدو لپاره نه کوي، بلکې له  دل  ته رسې  يپاک   يعبادت او باطن

آخرت په  او  لپاره  مینې  د  لپاره    سره  دیدار  د  خالق  د خپل  د  هڅهکې  دوی    کوي. 

د   وخت  د  هم  یا  خلکو  عامو  د  کله  کله  باورونه  او  فکرونه  ویناوې،  شرع  عادتونه، 

لپاره  د نو د همدې  نه وو،  او په ځینو مواردو کې د زغم وړ  له نظره متفاوت  علماوو 

وړله، دا  یو دوی په خپل کلام کې ابهام، سېمبول کارونې او استعاري ویناوو ته پناه  

دي   وړ  پام  د  او  پورې  زړه  په  بېلابېل،  ډېر،  سېمبولونه  کې  ادبیاتو  عرفاني  په  چې 

دلیل یې همدا دی چې صوفیانو به د خپلو زړونو ټولې خبرې مخامخ او څرګندې نه  

شوې ویلای، دوی به مجازي دنیا د حقیقي دنیا د تمثیل لپاره جوړوله، کله کله به  

معشوقه، شراب،     یې مجازي معشوقه یادوله خو مراد به ورڅخه حقیقي محبوب و،



نورو   داسې  او  قال  و  قیل  وهوی،  های  هجران،  وصال،  میخانه،  زاهد،  ساقي، 

 په ژبه د دوی فکرونه او غوښتنې ښکارولې.   سېمبولونو به د رمز

او ریاضت  لپاره، زیاتره وخت په خلوت  څرنګه چي صوفي، له جانان سره د وصال 

له دې ډول ذهن سره    کي تېروي او د هغه د رضا په لټه کې وي. شریعت د صوفي

دین   چې تاسو  يدا عمل نه مني، خو صوفیان ځواب ورکو  صوفي دهم ستونزه لري. 

د    غلمانو، د شرابو او شاتو -، حورونیا د رزق وسیله ګرځولې او آخرت کې د جنتپه دُ 

ستروال  ویالو  هغه  د  پاک  الله  موږ  خو  لرئ،  ورڅخه  راته    تمه  او  لمانځو  خاطر  په 

  شعر چې ملاته یې بالکل د   هان هغ خ  يغن   ددی. په دې برخه    ګران او محبوب مو 

 مثال په توګه یادولای شو. 

او مسلمان   بیا د خدای  تېره  په  انسان،  او  وایي چې د خدای)ج(  مُبلغان  دشریعت 

بنده ترمنځ رابطه ده، خو  او  بادار  د  ارتباط  په  سره له دې چې ځان  تصوف    ترمنځ، 

او عقایاو شرع   بول  پابند  دا  دو  اسلام    آن  د  ځان  ټینګ  چې لا  ټولو  تر  او شریعت 

اختلاف له الله سره د رابطې په اړه   خو د شریعت او تصوف تر منځ ډېر   ،پیروان بول 

هم دی، لکه هغسې یې چې د وحدةالوجود، کراماتو او آن د معجزو ښودلو په برخه  

 خبره د صوفیانو د )عشق( ده.   کې دی.

  ي روح  انسان . روان پوهنه وایي؛ د  ی ل شوی دمینه او عشق د انسان خټه کې اغږ 

و تفکر  اتعقّل    ارواپوهانو تر اوسه د،  ړښت ډېر پیچلی او عجیب رقم دیجو   ياو فکر 

، بل اړخ او ساحه جود  د انسان د و .  ده   ېجدا څېړل ې عاطف  اواحساس   د و  ا  جدا ساحه  

او فکر ښکاره کوي.    ي شعر او شاعر د ده چلند دی.   معمولاً  دوی  د صوفیانو چلند 



او د هغه په مینه  مینه بول    ي، دا حقیقخالق ته د محبوب او معشوق خطاب کوي 

نورو صوفیانو په څېر،  مستي په بنګ او شرابو افاده کوي. عبدالقادرخان هم، د    ې ک

خسار، په کلیسا  رُ د خپل دلبر مخ ویني. په تور، په سپین، په زلفو، په    ې په هر څه ک

ک جومات  چ   ې په  وجود    ې هر   ېاو  یې  یا  ویني  مخ  دلبر  د  هلته  اړوي  مخ  خواته 

 :احساسوي

 دلبر مخ را ته ښيي په هر آیین کښي 

 جلوه ګر شي ګه په سپین کښي  يُګه په تور کښ

 ځای وکا زړه را کاږي   يګه په زلفو کښ

 ګه په سترګو په رخسار او په جبین کښي 

 کله کله په ترسا کښي مخ څرګند کا 

 د صنعان په دود یې وران کاندي په دین کښي

 تجلا وکا پتنګ ته  يپه څراغ کښ

 بلبلانو ته ښکاره شي په نسرین کښي 

 نور او نار یې د جمال جلال اثر دی 

 قهر مهر یې په تریخ او په شیرین کښي 

 که اثر یې د لبانو پکښي نه وي 

 نه به وو هومره خواږه په انګبین کښي 



 په هر څه کښی ګوره یار عبدالقادره

 .که دي نشته شک ګمان پخپل یقین کښي

 :او یا داچي

 کفر که ایمان دی و عارف وته یکسان دی 

 واروه که پوهېږې دا وینا زما مجمله 

 ستا فعل هرګز نه دی خال له حکمتونو 

 ته هغه حکیم یې چي دي کار دی بې خلله 

 واړه موجودات ستا په هستی باندي دلیل دی 

 هم دي په توحید باندي تر میاشي تر جَمله 

 هرڅه ته چي ګورې ستا جمال به پکښي ویني

 . . . .تا یې چي په زړه د معرفت ډېوه کړه بله

ترڅ  په  پوښتنې  خپلې  د  تاسو   ، صاحب  اینجنیر  د   قدرمن  څو  اظهار    کې  د  مینې 

 ي، دلته به د حمید بابا د شعر مثال هم ورباندی اضافه کړم: تسشعرونه راو 

نه لګیږي. ده هم،   چندان  د تصوف څرک  ې ک  دیوان او اشعارو د حمید ماشوخېل په 

ته وقف    ېو شاعرانو په څېر، خپل ټول زور د رخسار او جمال ستاینکلاسیکد نورو  

ماشوخېل،   حمید  ستانیه کې کړی دی.  په  مینې  قلم    د  پوري  تر سرحده  مبالغې  د 

چ هوځغلاو  څرنګه  لکه  قلم کمال  د  ده  د  وګدا    ې.  شاه  او  نیرنګ عشق  ژباړل    پهد 

دی  ېک کیسو  شویو   اندازه    ، څرګند  هغه  ک  آن په  دېوان  خپل  په  ده  لید   ې د    ل نه 



کیسې له مجازي میني څخه د حقیقي میني مقام ته د رسېدلو نکل    هکیږي. دا دواړ 

او د دواړو نتیجه    ې د صوفیانه عشق بیان دی. دا چ  ې یوه ده او په حقیقت ک  دی 

ساحې    که د انسان د روحي   او   ېاړخ له مخ  تصوفي   د حمید مومند دا کیسې د هغوی  

منعکس  څخه  ساحې  یوې  نه    له  څه  توګه،  قاطع  په  سړی  دي  ویلای.  شي کړي   

د پښتو په منظوم    ځېکیسې نه یوا  ه خو دا دواړ   ، خبره چي هر ډول وي هغسي به وي 

بلک بې جوړې شاهکارونه دي  مینې ادب کي  د صوفیانه  ته،  لوستونکو  پښتنو  د    ې ، 

 .یو لوی ګام دی ې په لاره ک تشریح او معرفي 

، موخه ورڅخه د  ه خپلو اشعارو کې دعشق یادونه کړې دهشاعرانو پ  نو دا چې صوفي 

 الله له ذات سره مینه، هغه ته قربت او د الله د رضایت حصول دی. 

ف، چي د نورو  اختلا   عمدهپه دې توګه چې تاسو د عشق پوښتنه کړې ده، نو یو بل  

یې اختلا   ټولو  انسان   )خالق( د خدای  ، و ش  ی بللا   فاتو سرچینه  مخلوق(   او  او    )بنده 

، بلکې دمحبوب او  د خالق او معبود خبره نه کوي   صوفيله ده.  ئترمنځ د ارتباط مس

بنده هغه دی  وايي   شریعت معشوق خبره کوي.   بادار اوالله تعالی  چي    ښه  لوی    د 

عملي کړي او له ټولو هغه کارونو څخه  یې    اوامرپه پټو سترګو ومني او  په توګه    پاچا

و سره سم عمل کوي  وي. مسلمان د قرآن د اوامر   ړي ک  پرهېز وکړي چي بادار منع 

کې  مقابل  په  هغه  او،  دا  لري.  تمه  پاداش  د  خدای څخه  له  دیني    ې چ  ي د  څه ، 

ورځ   هره  یې  رابولتبلیغو علماء  ته  رعایت  اوامرو  د  قرآن  د  خلک  او  وخت  ي  دا   ،

 ورته وايي:  صوفي

 ي رباط ـــته ازاین فانـارسـای تو ن



 تو چه داني صحو و سُکر و انبساط 

*** 

حیات په لغت کي  د دوی دغه کلمات شطحیات بول. شط  يخو د شریعت ښوونک 

ګډو مانا  بې  او  وای  وډو  -بېځایه  عارفان  خو  وایي،  ته  دا  يخبرو  د  واصلینو    د  چې 

 )!( .مستۍ او ذوق په وخت کي پر خوله راځي او آن الهام یې بول

ځکه    خپل دا کارد حق متعال له ذات سره کار نه لري او    علماء په اصل کې  دیني

او عظیم  لوړ    زښت ډېرانسانانو تر فکر او ذهن    د حق ذات د  چې  بولسم او پرځای  

ورباندې  فهم    څه ناڅه مسلط دی او   دی، چې دا کائینات چې انسان ورباندېذات  

مخلوقات دي د بشر له پوهې    بېشمېرهر څومره پراخ او  ، یوه ذره بول، دا چې نو ي لر 

الله    خو صوفي ګڼي،    غلام، بنده او د امر اجرا کوونکي  دوی ځان صرف،  بهر دي

وایتعالی   او  بول  معشوق  ریاضت  يخپل  او  طریقت  په  پیر  د  معشوق    دیې    چې 

نو    ، ، وصلت مومي او خصوصاً کله چې د وحدةالوجود خبره کويررسیږي حضور ته و 

شرع تبلیغیان ورته حیران او آن ورته غوسه شي. صوفی بیا دا عشق ځانته ویاړ او    د

عشق د مستي، د محبت د جام او د محبوب د وصلت او قربت او نور    فخر ګڼي. د 

 ادبیات کاروي. 

 خوشال خان خټک وایي :   مسعود: 

 عقل سل د مصلحت بندونه جوړکا 

 چې د عشق سیلاب پرې راشی واړه نور کا 



*** 

 وایي : بلخي   حضرت مولانا جلال الدین

 عقل گوید : شش جهت حد است و بیرون راه نیست 

 عشق گوید : راه هست و رفته ام من بار ها

څخه د شاعرانو موخه څه    عقل او عشق   لهپه دغو بیتونو کې    صاحب   دودیال  ګران 

  ده؟

او    ياو فکر   يروح  انسان روان پوهنه وایي؛ د    : دودیالاستاد   جوړښت ډېر پیچلی 

رقم دی پیچلياروا ،  عجیب  په دې  اوسه  تر  درې ساحې  اقلًاً  کې    جوړښت  پوهانو 

و تفکر  اتعقل    کې دحقیقت    او سوچ ساحه ده چې دا په   اند   پېژندل دي؛ لومړی د

په طبیع انسان  ده.  د خپل    يساحه  کې  کلنۍ  یا شل  اتلس  عمر  د  ډول  فطري  او 

شخصیت د تکوین پړاو ته رسیږي، دا هغه سن او سال دی چې یو نورمال بالغ فرد  

د ده    سن  چلند کوي او قانون هم په همدې   عقلي   ې په خپل خیر او شر پوهیږي. یعن

د  و فلسفه اعلم  ه کړو او څېړنې له پلوهدفعالیت، ز  يفکر  مکلفیت او وجایب ټاکي. د 

  ه چې دلته انسان عاطفي داحساس    د  هساح  هبل.  بلل کیږيمحصول    همدې ساحې

او مینه کوي هغه څه چې د حقیقت په توګه ومني، هغه    اوصاف مومي او مینه پېژني

همدې ساحې پورې اړه  و هنر  امثلاً ادبیات  ارزښتونه    لرونکينا  ام بیا ورته ګران وي  

او عاطفي چلند دی او د یو بالغ    دې امله چې تصوف او عرفان احساسي   له .  مومي

او عاقل انسان له احساس څخه سرچینه اخلي، او عواطفو پورې یې اړه مومي، نو  



او پروردګار سره چې دوی د حقیقت په سترګه ورته ګوري،   صوفیان له خپل خالق 

او ځان د    عشق او محبت اظهار کوي  قرب لپاره دمینه کوي او د هغه د رضایت او  

، لکه پورته ابیاتو کې یې چې  اشق او خالق تعالی خپل معشوق بولخالق تعالی ع

تدبیر او عمل جدا، مینه او عشق    نه وویل.  په دې توګه عقل او عقلي تاسو څو مثالو 

یو ته جلا ځای ورکړی  ، نو ځکه شاعر هر  و د مینې احساسات او عواطف جلا ديا

او مینه تر عقل پیاوړې بابا په خپل پورتني   دی. آن دا چې عشق   بول. خوشحال 

بللی او عقل مولانا هم عشق تر عقل ز شعر کې په څرګنده همدا خبره کوي.   ورور 

ورته وايي چې زه باربار په دې لاره  تللی  ته حیران دی، خو عشق  او حد  یوې لارې  

 یم!  

، بالغ او فرد)وګړي(  يد یو عاد .  د ده چلند دی،  بل اړخ او ساحهجود  د انسان د و 

لري.   اړیکه  بله  چلند همدې دوو ساحو سره   پوهنه هڅې کوي چې که کومه  اروا 

 ساحه هم وپېژني ، هغه به هم نه هیروي.  

د پښتو ادبیاتو په ډګر کې د تصوفي او عرفاني افکارو د ودې، پرمختګ او    : مسعود

پراختیا په لاره کې د روښانیانو دوره او بیا وروسته د خوشال بابا کورنۍ او په تیره بیا  

بابا د دې لارې مخکښ په ډیره څرګنده  ي د  ان رحمان  په پښتني فرهنګ کې  . خو 

توګه عرفان د روښاني غورځنګ له لارې وده او پراختیا ومونده. تاسو د بایزید روښان  

مُ  او  پیروانو  د  ده  د  او  توګه  په  صوفي  او  عارف  یو  د  شخصیت  ریدانو )انصاري( 

لیدتوګيعقایدباورونه،  تصوفي   روښاني   ،  د  او  نظریات  او    او  تصوفي  غورځنګ، 

 سياسي ادبي مکتب څه ډول ارزوئ ؟ 



اصلاً      : دودیالاستاد   غورځنګ  یې    روښاني  وروسته  چې  و،  نهضت  عرفاني  یو 

د وخت حکامو پرې جنګونه تحمیل کړل او بایزید یې د ده    . سیاسي رنګ واخیست

لو ته پرې نه  دد مسالمت له لارې خپل تبلیغ او خلکو ته د سمې لارې ښو ،  په عقیده 

نو ښود د   .  او روحاني  ځکه یې  او    تصوف  ټینګار  د  له مجبوریته  مجاهدت ترڅنګ، 

مقاومت  اړخ هم خپل کړ. په دې ترڅ کې یې د ولسونو د ویښولو لپاره تبلیغ او قلم  

څلتیا په  د عرفان مقامات او د عباداتو سپې  او تنظیم شوې مبارزې ته مخه کړه. دوی 

ادبي  ادبي د  ولسونه  او  خلک  یې  ته  ژوند  باعزته  اخروي  او  دنیوي  کړه.  بیان    ژبه 

او پښتو ژبو باندې    ي ، در کړل. په دې توګه یې اردو، عربي  یره ځنښېرونو په وسیل

تر  نښیرونه وکښل چې  روښاني   ښکلي  د  په ځانګړي ډول  راپاتې دي.  د   اوسه  دور 

 نښېرونو په  اړه ویلای شو چې:   پښتو ژبې د

روښاني  لیکوالو    د  دوران  د  نو غورځنګ  کې  ادبیاتو  پښتو  بدلونونه  په  او  نظریې  ې 

ې د ظالمو فیوډال مغلو پر ضد سیاسي مبارزه کړې  ځنه یوا   دوی  دي.  رامنځته کړي 

. په دغو  ده، بلکې د پښتو ادبیاتو په پرمختیا کې یې هم ډېرې هلې ځلې کړي دي

.  ي ې وړ دینڅلورو ژبو د بایزید روښان کښلي نښېرونه او د ده قلم د حیرانتیا او ستا

ده د مېړانې او ملي درک په اساس که له یوې خوا د خپل هېواد ماحول او چاپېریال  

لاس کړ، نو له بلې   ې تهور تُ د ننګ  قلم او ورسره  لپاره    ه وړلو ځله من د نیمګړتیاوو د  

او   ادبي  په  پښتنو  د  هم  یې  حیث  په  لیکوال  او  لارښود  مبلغ،  ریښتیني  یو  د  خوا 

کې   تاریخ  چې    لویې  سیاسي  پرېښودې،  مو  کارنامې  ادبي   ملي په  اوس  او    تاریخ 

روښانتیا او  او د پښتنو د راتلونکي ژوندانه لپاره د  ې پاڼې شمېرل کیږي  کې زرین  آثارو



او ادبڅراغ ګرځېدلی دی. ځینې    ویښتیا پوهان په دې عقیده دي،  تاریخ څېړونکي 

چې روښاني نهضت بزګري نهضت دی او د طبقاتي مبارزې اړخ یې څرګند او قوي  

ج بزګري  کې  غرب  یوازې  نه  کې  اوږدو  په  پېړیو  منځنیو  د  چې  ځکه  شونه  نبدی، 

، بلکې په اسیا کې هم د فیوډال نظام په عصر کې د بزګرانو ستر  و  رامنځ ته شوي

، په دې کې  راپورته شوي دي   پاڅونونه او د خان او ملک په وړاندې د مخالفت څپې

مخالفت   استبداد په ضد یوه د   د خان او ملک د ظلم په وړاندې او د مُغل د سیاسي

نو  و،  غورځنګ  روښاني  څپه  قوي  مبارزی  روښاني  او  اوس  د    ځکه  ته  غورځنګ 

 غورځنګ هم ویلای شو. او ملي غورځنګ تر څنګ ادبي  روحاني 

عقیده؛   څېړونکو   د دویمې    په  د  پېړۍ  شپاړسمې  د  چې  جنبش،  ملي  دغه  پښتنو  د 

نیمایي او تر اولسمې پېړۍ پورې د روښانیانو په مشرۍ دوام درلود او ټولنیز خاصیت  

جنبش ملي  دغه  د  و.  کړی  غوره  د     یې  دوی  چې  و،  کې  دې  په    داخلي ماهیت 

او ظالمې طبقې خانانو  خار    فیوډالانو،  د  یعن جاو  غلي  مُ د ګورګاني      ېي ښکېلاکګرو 

. ستاسو د ځواب د پوره  لهوتپرمخ ب   د ختمولو په غرض په ټینګه سره مبارزه  استبداد

 : کولو لپاره دا مسئلې ته له لاندې درې پلوه ګورو

دیځ  وېافغانستان په ل  آسیا، افغانستان او د  يپه مرکز ه:  پلو ي  دیناو    له تصوفي  :الف

د چنګیز، هلاکوخان   تاړاک وروسته چې  سیمو  له  تیمور    او   ېډېر قتلونه، ویجاړ او 

په سیمو  ازادو قبایلو او پښتنو    تېره بیا څومره تشدد یې چې د او په  ونه یې وکړل،  ظم

ظلم او ناتار عکس العمل د عرفان او وحشت،  . نو د دغه  ي، ساری نه لريد  ي کړ 

 مشر  ملي تصوف په جامه کې رابرسېره شو چې د دغه حرکت سرلاری ستر مذهبي او 



روښاني نهضت یو عرفاني نهضت  وو. د دې ترڅنګ؛  بایزید روښان او د ده پلویان  

لپاره    داځکه  ،  و پلویانو  خپلو  د  روښان  بایزید  دینچې    تصوفي   -يزبردست لارښود، 

 کتابونه لیکلي دي او په هغو کې یې د شریعت او طریقت مسایل بیان کړي دي. 

د  : ب روښان  توګملي    بایزید  په  و د  ه:  مشر  نیمې  لویې  د  د  ،  وهند  په  لودیانو  چې 

مېشتهد سلطان  خصوصاً  مهال،   کې  هند  په  پښتانه  زیات شمېر  لودي  ،  وو  بهلول 

تجارتيياقتصاد او   ،  تدبیر  و،  کې  واکمني    رونق  او  کې  یې  عظمت  هند  نوم  په 

، خو ابراهیم لودي ونه شو کولای، چې د خپل نیکه له ارمان سره سم پښتانه  درلود

بابر چې   د مرستې لاس و غځاوه،  بابرته  را ټول کړي، همغه و چې پښتنو  پر ځان 

داسې له پښو وغورځوي،  دوی  پښتانه یې خپل رقیبان ګڼل، غوښتل یې په زور او زر  

چې د واکمنۍ فکر یې بیخي له مغزو ووځي، ځینو ته یې جاګیرونه ورکړل، ځینې یې  

سره له دې روښان، شېرشاه او    ،وځپل او ځینې یې په خپلو منځو کې سره وجنګول 

برم   تاریخي  د  لودیانو  او  غوریانو  د  کوله، چې  غوندې مشرانو هڅه  خان  خوشحال 

مشال روښانه وساتي، څرنګه چې د روښان تر شا کومه لویه قبیله یا قوم پروت نه و،  

ی شو، چې روښاني ویلا   ځکه   نو خلک پرځان راټول کړل،  ې  نو د روحانیت له لارې  

 درلوده. هم سیاسي او ملي بڼه    اړخ ترڅنګ،  ياو مذهب  تصوفي  د نهضت

د  روښاني نهضت  :  او خان او ملک ضد غورځنګ په توګه   ي روښاني دور د بزګر   :ج

کلیوال او  ي عاد  و بیوزلو،  او  خلکو  مدافع  حقونو  و  اکثریت  نهضت  بزګري  دیو  پیر    . 

ان ټول عوام خلک وو، خانان، ملکان، ملایان او نور  پیروان، مریدان او پلویروښان  

  اشرافو او مفتخورو بالمقابل، دروحانیون د دوی سره نه وو، له دې امله دا نهضت د  



ی شو، چې  ویلا   کېپایلې    د پورته درې بحثونو او مقایسو په  عوامو نهضت بللی شو.

 عوامي حرکت و.  -ملي روښاني نهضت د شکل له مخې عرفاني او د محتوا په لحاظ 

، مختنقو  ضیقو هغه وخت    کله چې د دغې دورې راپاتې ادبي آثارو ته ګورو، نو نظر د

تر ظلم لاندې    او د  شرایطو او استعماري   او خانانو  تر استبداد  کې د    وضعیتمغلو 

اثار او    ي ادبیاتو شهکارونه او د فوق العاده نبوغ زیږنده دي. عجیبه ده چې ښه هنر 

ادب   ایجادیات په سختو شرایطو کې رامنځته شوي دي. روښاني  فوق العاده ادبي

او شاعرانو فو ن هم همدا ځانګړ  لیکوالو  په نورو  ادبیاتو وروسته  العاده  ق  ه لري. دغو 

جادوی او  روښاني   ي ژور  د  موږ  چې  کله  وکړ.  نورو    اغیز  د  وروسته  بیا  او  ادب  دور 

 لیکوالو او ادیبانو آثار ګورو او مقایسه کوو، نو دا حقیقت به راته ثابت شي. 

په اسلامي فرهنګ، تصوف او عرفان کې د یوناني    صاحب  دودیالګران    :مسعود

علومو ژور اغیز څه ډول    افکارو او د نورو   او  ، اندونه باورونو   د   فلسفې او بهرنیو فلسفي

او فلسفي بایزید روښان تصوفي، عرفاني    باورونه  څیړئ؟ او دا راته وویاست چې د 

عقاید  او    ،او  بهرنیو   ر، افکااندونه  د  فلسفې،  یوناني  او  باورونو،  فلسفي    له  افکارو 

فرهنګونو   له  اسیا  منځنۍ  او  هند  د  او  له  او  عقایدو  مدنیت  اسلامي  ختیځ  د 

 او که نه؟   يد اغېزمنڅخه    (اثارونښیرونو) 

مانو   اسلامي  :دودیالاستاد   مسیحیت،  له  ناڅه  څه  ب  يتصوف  او  دین،  ودیزم 

. دا ټول دینونه د یوې حوزې وو. په ټولو کې تصوف هم هندوییزم سره مشابهت لري

څ جلا  جلا  یو  هر  وروسته  لږ  به  ېو.  خصوصیات  یو  هر  د  او  اسلامی  ړو  او  وګورو 

ر نورو ادیانو له تصوف سره ورته والی  تصوف به وګورو چې ولې او څرنګه د یو شمې



مدنیت او آثارو   يطریقه د ختیځ اسلام  لري. په ځانګړي ډول د پیر روښان تصوفي

ده   د  خیرالبیان  کتاب  نامتو  ده  د  دی.  اغیزمن  ژبو)در د  څخه  پښتو(    او  يخپلو 

او یو پر بل اغیزې    ې وو، نو جوته ده چې ده ته دا اړیک  او عربي  يبرعلاوه په هند 

 معلومې وې.  

مقاماتو    مسعود:  او  منازل  د  او تصوف کې  عرفان  په  مهمو موضوعاتو څخه  له  یو 

باید ترې تېر شي. البته د مقاماتو په اړه په صوفيانو کې واحد    کمسئله ده، چې سال 

زُ   لید )توبه، ورع،  اووه  نلري. لکه څنګه چې ځینې، مقامات  هد، فقر، صبر،  شتون 

توکل او رضا( ګڼي او ځینې نور یې لس )توبه، ورع، زهد، فقر، صبر، شکر، خوف،  

بیلابیل نورې  البته  ګڼي.  رضا(  او  توکل  لري.   لیدتوګي   رجا،  شتون  پیر    هم  د  خو 

د  ښرو  یعنې  دی،  ولاړ  اصلونو  پنځه  پر  بنسټ  اسلام  د  اند  په  کلمه،  »ان  شهادت 

تسبیح، تهلیل، دایمي ذکر او د    ، چې شریعت ورته وايي. «لمونځ، روژه، زکات او حج

 زړه ساتنه د شيطان له وسوسو څخه، طریقت دی. 

یعنې دا چې د صوفیتّ یا طریقت باطني او عملي لاره د دوامداره عبادت، د خدای  

 یاد او د زړه د ساتنې په وسوسو کې ده. 

 صاحب  تاسو د منازل او مقاماتو په اړه څه لید لرئ؟ دودیال  ګران استاد  

د   : دودیالاستاد   ناڅه  څه  مقامات  ده.  مو کړې  پوښتنه  ه  مهمه  ره طریقه  تصوف 

څلورو منازلو نیت کوي:    د  ، خو په لږ توپیر سره. ابتدا کې یو صوفي ې ښودل شو   ېک

او  حقیقت  طریقت،  کې    معرفت.  شریعت،  دې  چې  دی  منزل  وروستی  نو  معرفت 



،  منزله قربت، وصلت  سکونت تر   . دې کې بیا دکیف مومي  یو جلا روحاني  صوفي

سکونت ځای لري. وروسته د قادریه، نقشبنیده    د سالک عرفاني  وحدت او آخر کې 

په اجزاوو سره ښودل شوي دي.  او هره طریقه کې مقامات او تاسو پوښتنه   منازل 

لنډ    ېکې لس یاد کړ  بیا یې دي. دلته به ډېر  او  او مقامات  لومړی په خپله منازل 

 نو: اصطلاحات وپېژ لس   ي پورته یاد شو 

مقام هغه دی چې سالک ته ورپېښېږي او د ریاضت په    د لغات او اصطلاح له پلوه

بیا هغه تصرف دی  ږي ورته محقق کی  لاره کې  او قدمونه دي، مقام  پوړۍ  منزل   .

او  چې صوفي ریاضت   موندلی  د  مقام  واقع دی.  تر لاسه    پکې  ګاللو  په  او ستونزو 

وخت له یو مقام  لارې په دوام هغه    د سلوک د   وفي ص  او پکې اقامت مومي.  کیږي 

مقام    هغه مقام حکمونه په بشپړ ډول ترلاسه کړي. د  چې د  څخه بل ته اوچتیږي 

مقام یو منزلت   لي دي. قرآن شریف کې همغهم څو ځایه را   ېکلمات قران کریم ک 

 د مومن د پرهیزګاری له مخې وي. دی چې 

به د    . توبه په هر مسلمان واجب ده، خو صوفي يد مقام سلسله په توبه پیل کیږ 

چې    ي عقیده و   ېد تصوف په نیت سره توبه کاږي. دوی به په د  ې سلوک په پیل ک

ستای کوونکی  توبه  پاک  د    ي الله  توبه  التوابین(.  یحب  الله  ان  دي)  ګران  ورته  او 

لپاره له ګناه څخه عفو غوښتل د   بر   ې دنقشبندیه طریقه کی توبه له    ، خو يعوامو 

باید له غفلت توبه وکړي. له غفلت څخه د    علاوه له غفلت ځان ساتل دي. صوفي

  کافي  کیدل  ي، خو یواځې په توبه متکيساتل د   يپاک  يکثیر او باطن   توبې لار ذکر

. انابت له هرڅه څخه مخ اړول  ي رک څخه غافل نه کړ له د  . توبه باید صوفيينه د



. په  يغافل نه و   او یواځې پاک ذات ته رجوع ده او دا هله میسره ده چې صوفي

روي  مفاهیم دي. له تائب څخه خپل نفس هې   لتوګه توبه او انابت دوه سره تړ   ېد

 مستغرق او ډوب وي.  ېاو سراسر د پروردګار په ذکر ک 

زُ  د  مقام  وایبل  بغدادی  جنید  زُ يهد دی. شیخ  فاني:  دنیا  هغه دی چې  بې    هد  او 

ابو سلیمان هم   تړل کیدل وکښل شي.  ارزښته وبلل شي او له زړه څخه دنیا پورې 

 .همدا خبره تصدیقوي 

  بنده د الله پاک له ذکر څخه غافل او   پرېښودل دي چې   هد د ټولو هغو فرعي شیانو زُ 

ذکر ته   ېخواته یې مشغول کړي، دلته د ذکر اهمیت دومره لوړ ښودل شوی چ  دې

ده، ځان یې ملنګ    ښودلې  ي وی دی. رحمن بابا زهد فقیر د عارفانو)طعام( ویل ش

  ه زهد ټینګار کړی دی، دا یې ظاهريبللی دی. بایزید روښان هم د توبې ترڅنګ پ

زهد یوه درجه ده او د    فقر د  ي وای  «قشیریه»صفا ګڼلې ده.    يقلب   او  يپاک  ي او باطن

دی.   مقام  یو  عجیبه)رح(»تصوف  لایموت    ویلي  « ابن  قوت  فقط  زهد  بالعموم  و: 

کول    ېهرڅه لر   ماسواء اللهعارف زهد له زړه څخه د    اکتفا کول دي، خو د  ېباند 

 ، خو د ښېګڼو په وړاندې زهد نه دی په کار. يد

حرام کې د لازیات پلټنه    توبې او زهد څخه وروسته د ورع مقام دی. ورع په حلال و 

د سره  شک  په  ک   او  معصیت  وړاندې  په  د   يسودای  ېمادیاتو  دا  يکیدل  بلکې   ،

مسایل نه دي، د دې پرځای باید ټول بیهوده او فضول شیان په پام    يیواځې معیشت

. ورع فقط نافع شیانو ته  وي او له هر ډول حرام او شبه حرام ځان وساتلی شي  ې ک

چې حرام او حرام    يپام دی. ورع له ټولو هغو څرګندو او شکمنو شیانو ځان ساتل د



. حرام او  يد الله پاک د رضایت سبب کیږ   ته ورته وي. دا له شبهاتو پرهیز دی او

، خو د حرام او حلال ترمنځ )مشتبه( هم  ، عوام ځان له حرام ساتي يحلال واضح د

هم    شته، چی صوفي هغو څخه  نه  ځ له  چندان  مشتبه شیانو  په  عوام  او  ان ساتي 

 .  يپوهیږ

قناعت بل مقام دی. قناعت هغه دی چې فقط د ژوندي پاتې کېدو په اندازه رزق،  

کافي او وسایل  یعن  لباس  او   ې وبلل شي،  له حرامو  ترڅو  مایحتاج  اقل  ژوند حد  د 

چې آنحضرت ابوهریره ته وفرمایل    ي د  ېویل شو   ېمشتبه شیانو پاک وي. لکه چ

  ډېر مال پسې تلاش هلاکت دی، د دې پر ځای یوه ډوډۍ او د اوبو یو لوښی کافي 

دی. د قناعت په مانا به همدې څخه پوهېدای شو. قناعت اهل تصوف ته په پورته  

مانا دی، خو د عوامو لپاره له ډېر حرص ځان او خپل عزت ساتل قناعت دی. البته د  

یو شمیر طریقو ک د   ې تصوف  بلکې د خدای د رضا  نه دی،  مقام    قناعت کوم جلا 

بللی، خو د توب نورو    ، ورع اوېترلاسه کولو یو شرط دی. یعنی عارفانو قناعت غوره 

وای او  ورکړی  نه دی  اهمیت  یې  اندازه  په  په    ي مقاماتو  باید  چې طبعا هر مسلمان 

د   قناعت  صوفیان  دی.  شوی  مانا  بالمقابل  حرص  د  قناعت  وي.  قانع  نصیب  خپل 

 سکون وسیله بول. يروح

دنیای د  صبر  دی.  صبر  د  مقام  عرفاني   يپینځم  دی،  استقامت  وړاندې  په    ستونزو 

ک بحث  تصوف  د  دا  دی.  صبر  کول  نه  شکایت  څخه  سختیو  له  کې  د    ې ادبیاتو 

و استعينوا  »  :یې ثابت بول  ېاو د قران کریم دغه ایت باند  خشوع په توګه پېژني 

ُ«بالصبر و الصلوة و انَِّها لکََبيرةٌَ الِاَّ عَلیَ الخَاشِعِين



من دا  تصوف  اراده    ې چ  ي اهل  کلکه  او  زړه  لوی  او  استقامت  دی،  سخت  صبر 

او    ي و   راض   ې . آن دا چی باید سالک د ستونزو، سختیو او درد په زغملو کيغواړ 

لور   ېپه هغه څه چ له  الله  . سالکان يهغو کې خپل خیر وګور   يورته مقرر د  يد 

راض دي، د بلا په وخت صبر    ېاو ورباند  بول  ينعمتونه ټول د الله له لور   بلایا او

د نعمت پر وخت شکر. صبر خاص د الله پاک د رضا په خاطر، نه له هغه   او  يکو 

در  صبر  چاته.  بل  غیر  صبر   ې څخه  کې،  طاعت  په  صبر  دی:  پر  ډوله  مصیبت    د 

مقام په پرتله لوړ او    د  مهال او صبر په معصیت. ځینې صوفیان د صبر مقام د شکر

  رین او د صبر اجر په قران کریم کې پیغامبرانو مقام یې بول. صبر، صاب  اولوالعزمد  

 څو ځایه راغلی دی. 

 په نعمتونو رضایت او د پاک ذات په رحمتونو   )ج(شپږم مقام د شکر دی. شکر د الله  

 د مننې په ژبه ثنا ویل او ذکر کول دي. شکر هم لکه د توبې، زهد،ورع، قناعت او 

سنتو څخه    ي نبو   آیاتو له بیاناتو او حضرت رسول)ص( مطهر  صبر په شان د قران د

روښانه وي. الله پاک شکر کوونکی شاکر بللی    ېزړه ورباند   نشات او د مومن صوفي

عَليِماً و »  ستایلي دي.   ې ی  ې او خپل کلام ک أللَّهُ شَاکِراً    ي شکر هم یو پیغمبر   « کاَنَ 

شو  بلل  پېژندنه  احسان  د  او  شکر   ېصفت  نعمتونو  د  ژبه  په  مخلوقات  عموم    ده. 

یعن اظهاروي،  شکر  زړه  او  اعضاوو  ژبه،  په  صوفیان  خو  شکر    ېکوي،  سالک  د 

استغراق په حالت    ذکر بوخت او د  یواځې په ژبه نه دی. د عارف زړه د الله پاک په

رحمت په ستاینه او د پاک ذات    يوي، د بدن هر غړی په عبادت او ژبه د اله   کې

ورسره توکل هم ضرور دی، توکل څخه موخه داده چې د سالک هیله  په صفت وي.  



له  پاک  الله  د  به  مانا چې سالک  په دې  په پاک رب وي، رضا  یواځې  به  تکیه  او 

او خوښ وي، چې ورته مقرر دي، خوف وېره ده د خالق    لوري په هر هغه څه راض 

زړه یوه شیبه هم د الله له ویرې غافل نه وي. لکه چې تاسو    تعالی څخه. د صوفي 

دي چې دا اصطلاحات ځینو طریقو کې څلور، ځینو کی اته او یا    پوښتنه کې ویلي

ر ورڅخه منکر دي، بلکې د  دي، دا په دې مانا نده چې یو شمې  نهه او کله هم لس

ینی بیا یو  ځاصل او فرع او په ځینو د زیات تاکید او په ځینو د کم تاکید په مانا ده،  

   بل سره ډېر نږدې مفهوم لري لکه قناعت او رضا.

دي:   کړي  یاد  داسې  منازل  دا  طرېقې  عزلت،  کبرویه  قناعت،  توکل،  زهد،  توبه، 

 . ذکر، الله )ج( ته پاملرنه، صبر، قناعت او رضا دایمي او لازمي

  ې دي، ځین   ډېر توپیر راغلي  طریقه کې په لږ و  منازل او مقامات په هرهلنډه دا چې  

لنډیز سره   بیا په  اړوند اصطلاحات مخکې یاد شول، په عموم کې مو پورته یو ځل 

 وویل.

، نو  چې تاسو پوښتنه کړې ده  یې وګور   ېطریقت او تصوف ک   که خاصتاً د روښاني 

شریعت، طریقت، حقیقت، معرفت، قربت، وصلت،    اته مقامات په لاندې ډول دي: 

څخه. سکونت  او  تصوفي   وحدت  روښاني  د  تاسو  چې  دې  طریقې    څرنګه  د  او 

غورځنګ رول ادب کې پوښتلی و، هلته توضیح شو، دلته به یې د نثر او شعر بیلګې  

طریقې   هم راشي او ستاسو دا پوښتنه به هم ځواب شي. هیله ده یواځې د روښاني

منازل پام کې مه نیسئ، بلکه د دې دور شعر او نثر هم په دقت وګورئ، چې دوی  

 څومره ژبه صفا کارولې ده. 



شول،   وویل  مخکې  چې  ملکه  شریعت،    نازلدا  هغه  چې  دي  څلور  کې  اصل  په 

معرفت   او  حقیقت  څلور   یدطریقت،  وروستي  نور  دا  د د    او  یعنې  منزل    وروستي 

او د دغه مقام د    ضمیمهمعرفت   لپاره یې راوړي دي.   کیفیت دبرخې دي    توضیح 

  هملا ارزاني دغ . د ده یو مریده سپارښت کاو   دغو اتو منازلو   پیرروښان مریدانو ته د

  :راپېژنيته په خپل یوه شعر کې داسې  همقامون 

  شریعت دی طـریقت دی

  حقیقت یې معرفت دی

  هر چې دا څلور یې خپل کړل

  د بابا آدم پر پت دی 

  بل قربت بل یې وصلت دی 

ُ بل وحدت بل سکونت دی

***ُ

 چې بالعموم اهل تصوف بیانوي، په تفصیل سره دا دي:   هغه مقاماتخو 

پابند    شریعت:  لومړی بناوو  پنځو  پر  اسلام  د  باید  مرید  کې  مقام  په  شریعت  د 

واوسي، د الهي کلام او نبوي مبارکو احادیثو پر ټولو ارشاداتو عمل وکړي. له غلا،  

  وایي: يزنا، غیبت او نورو ناوړو اعمالو څخه ځان وژغوري. دولت لواڼ

  شریعت رښتیا ګفتار د پیغامبر دی 



  حذر کړه له غلا، زنا له غیبتونه

  پنج بنا حلال حرام پېژندګلي ده

ُعمل کړه په واړه حکم په رکنونه 

*ُ**  

وضاحت   داسې  اړه  په  مقام  د  شریعت  د  کې  خیرالبیان  اثر  خپل  په  روښان  پیر 

شریعت  ...ورکوي:”  د    ن اورمندد  )بنا(  بینا  پنځه  د  چار  او  دی  پیغمبرانو  د  ګفتار 

مسلماني ده په آدمیان او ګناه د شریعت، نه نغوته د شریعت ده او نغوته د نوس ده  

او د شیطان چې لیږي یې و بې شریعت وته او بې شریعت لکه لېوه دی، چې پکښې  

ځناوران.”  لکه  دي  هسې  هغه  دی،  طریقت،  قرار  پيرروښان  چاپ )د  کابل    م.   -د 

۳۸۰ .) 

روښان   پیر  لپاره  کولو  اجرا  سم  د  عمل  هر  د  شریعت  اسلامي  د  کې  خیرالبیان  په 

ځینې اصول او قواعد هم وضع کړي دي. مثلاً دی د اسلام د پنځو بناوو د سم اجرا  

اړه   دې  په  او  ګڼي  شرط  حضور  زړه  د  او  پېژندنه  وتعالی  سبحانه  الله  د  لپاره  کولو 

    فرمايي:

  “راوښیه و ماوته روا کلمه د شهادت، نمونځ، روژه، زکات، حج او حرام، او سبحان! 

او بایزید! کلمه د شهادت مې د هیغه روا کړې ده، هر چې یې نمونځ، روژه، زکات،  

روا کړی دی   روژه، زکات، حج عبادت مې د هیغو  آدمیان. نمونځ،  له  روا دی  حج 



چې یې که بې غفلته بې حرام، چې یې ځما پيژندګلي، په یاد د زړه په حضوري وي،  

 په دین د اسلام.” 

  وایي:   علي محمد مخلص په خپل شعر کې د شریعت د مقام صفت توبه ګڼي او

  د توبې مقام اول دی، لوی تایب آدم مُرسل دی

ُچه توبه یې شوه له غیرو، شه فلاح له خجالته

***ُ

  دغه راز د دې مقام صف بیا د آدم )ع( صف بول او په دې اړه هم وایي:    

  دا منزل د شریعت دی، تایب پاک له معصیت دی 

ُد آدم صفي پر صف شه، رهنمای شو له مضلته  

***ُ

د شریعت د مقام امر د اسلام په پنځو بناوو چلېدل او نهې یې د دغو   روښاني طریقه 

  بول، ورپسې بل مقام راپېژني: پنځو بناوو څخه سرغړونه  

عملي  طریقت: دویم   دلارښوونو  پیر  د  طریقت  طریقو  ترڅو    ځینو  ښودل،  کیدل 

  روښاني   . احکام اجرا شوي وبول  ياو شرع  يوسوسو نجات وموم  سالک له شیطاني

رید  مُ مقام دی چې په هغه کې د فرښتو خوی او خصوصیات په    طریقت کې دا هغه

او   خوی  انسان  د  چې  مطابعت  نفس  د  سالک  کې  مقام  دې  په  کېږي.  پیدا  کې 



خصلت دی پرېږدي او خاص د الله سبحانه وتعالی طاعت او عبادت په هغه شکل  

  میرزاخان انصاري وایي:، سره کوي، په کوم ډول سره چې فرښتو کاوه

  طـریقت د فرښتو خوی دی 

  چې بنده ګي په هر ساعت کا 

  چې په نغوته د فرښتو شي

ُپه پاکۍ به عبادت کا 

*ُ**  

  پیر روښان په خیر البیان کې د دې مقام په اړه وایي: 

د   نغوته  او  پیغامبرانو  د  فرښتګانو  د  دی  زړه  د  مخالفت  لیروني  په  ګناه  طریقت  “د 

او   چار که  په هغه  ورمندن دی  په طریقت کښې  بویه چې  ترو  د شیطان،  او  نوس 

 پستنه دې اوسي له ګناهان.” 

د طریقت په مقام کې پر سالک د څلورو عالمونو پېژندل لازم دي، دا څلور عالمونه د  

زړه، روح، نفس او شیطان عالمونه دي. چې د زړه او روح عالمونه سړی د طاعت او  

دوه یې  طلب خوا ته بیایي او د نفس او شیطان عالمونه یې د دنیا پر چارو ګماري.  

د څخه  وروستیو  دوو  دغو  چې  ګڼي  زوال  یې  دوه  او  کمال  بنده    ې انسانی  خدای 

د طریقت د مقام امر د زړه او روح په نغوته عمل کول او نهې یې د نفس او  ساتي.  

  شیطان د خوښې پرېښودل دي.  



ارشاد سره سم،   د  علي محمد مخلص  او  له سپارښت  په    خپل پیر)حضرت روښان( 

  خپل دیوان کې د دې مقام صفت )عبادت( ګڼي او وایي:

  عبادت دوم مقام دی، د عابد بهشت انعام دی

  په اخلاص دی عبادت که، مخلص خلاص له ملامته 

  صف بول او وایي:  )ع(د دې مقام صف بیا د ادریس په دوام یې 

 دا منزل د طریقت دی، د مُرسل افعال طاعت دی 

ُد ادریس پر صف به پاڅي، شي ناجي له بطالته 

***ُ

په دې مقام کې تر ډېره پر دې تاکيد شوی دی، چې سالک    حقیقت:  درېیم منزل

به خفي ذکر کوي، تر څو له ریا او ځانښودنې څخه پرې ژغورل شوی وي. ځکه ریا  

لامل   کېدو  پاتې  د  څخه  مدارجو  روحاني  له  کې  عرفان  او  تصوف  په  ځانښودنه  او 

  د دې مقام په اړه وايي: ي ګرځي. دولت لواڼ

  حقیقت د زړه طاعت د نبي حال دی

  شامدام د مذکور یاد دی په نفلونه

  د مولی ذکر د زړه صیقل یاد شوی 

ُپرې خلاصېږي له کینې له غیرتونه 



*ُ**  

لپاره اصلي شرط ګڼل    مقام  د دې  البیان کې هم خفي ذکر  په خیر  روښان  پیر  د 

  شوی دی، هلته په دې اړه راځي:

په ذکر دایم د روح دی او دایم یاد مدام چې یادوي ځما نوم،    ن اورمند“د حقیقت  

دلته سالک حقیقت ته د مشرف کیدو په خاطر    ر په پټې په زړه کښې دایم مدام.” ډې

ځکه د خفي ذکر له امله د انسان پر زړه د الله سبحانه وتعالی نوم  ذکر لازم بول.  

نقش کېږي، بیا که چېرته یو څوک بل کار هم کوي، زړه یې د هماغه یوه ذات ذکر  

رید ارزاني خویشکي په کلیاتو کې راغلي  مُ کوي. پر همدې اساس د پیر روښان د  

  دي چې:

“د روښاني مسلک د حقیقت په مقام کې سالک یوه ساه هم بې د خدای له یاده نه 

یو اساسي اخلي.”  نورو    مقام دی، روښاني  حقیقت چې له شریعت وروسته  ډېرو  او 

تاکی ورباندې  کې  دی.    د طریقو  ارواګانو  شوی  د  سالک  پر  کې  مقام  په  حقیقت  د 

پېژندل لازم دي، ارواګانې په بدن کې درې دي، یو جاري روح دی چې لس ګوني 

حواس ورپورې تړل دي، دا جاري روح انساني روح بلل کېږي، جاري روح د خوب  

په وخت کې د بدن څخه وځي او په ويښه ورننوځي، دا روح همېشه ژوندی دی، دا  

چې عقل ورسره ملګری دی، د خیر او شر پوښتنه له دغه جاري روح څخه کېږي،  

دویم مقیم روح دی چې د هر اسوېلي     جاري روح لکه د کور د څښتن په شان دی.

او قایم دی، خو لکه د جاري   انسان وجود په دې روح سره ژوندی  سره راوځي، د 

  روح غوندې تمیز نه لري او حیواني روح دی.



د   لکه  پر ټول عالم  درېم روح، روح الامین دی چې روح اعظم هم ورته وایي چې 

دریاب غوندې محیط دی، دغه روح )روح الامین( د جاري او حیواني روح سره تړلی  

نباتي،   جمادي،  یعنې  ارواح  واړه  څلور  عالم  د  شان  دغه  بېلېږي.  سره  نه  او  دی 

انساني او حیواني ټول د لوی روح)روح الامین( له برکته قایم دي او د عالم کل واړه  

د حقیقت د مقام امر دایم ذکر دی او  په لنډیز سره وایو:   ارواح یې احاطه کړي دي. 

هد(  زُ علي محمد مخلص په خپل شعر کې د دې مقام صفت )  نهې یې غفلت دی. 

  ګڼي:

  حقیقت زاهد ذاکر دی چې له غیره کل طاهر

 چې نفی یې غیر غوڅ کړه د نفی لار په صلته

  صف بول او په دې اړه وایي:  )ع(او صف یې بیا د عیسی

  هد، دی سخت جیل د احُد ُُ دی درېیم مقام د ز

ُشه رسته چه پاس پر وخوت، د کافر نوس له صولته 

***ُ

مقام    معرفت:  ،څلورم شناخت  او  پېژندنې  د  وتعالی  سبحانه  الله  د  مقام  معرفت  د 

دی، په دې مقام کې سالک په هر څه کې د الله سبحانه وتعالی د انوارو تجلیات او  

 ځلاوې ویني. پیر روښان د دې مقام په باب وایي: 



“په معرفت کښې په عارف واجد دا ورمندن دی چې هیڅ له ماشریک نه ګڼي، هر  

څه   هر  په  که  نظر  وته  وما  په سترګې  زړه  د  نظر  هر  په  جهانه،  دواړه  په  شته  چې 

کښې دې ځما هستي بې رنګه ویني لکه لیده عارفان، ځما آواز اروي لکه اروېده به  

په دا په هر حال په هر ځای مکان، نښانه د   آدمیان او خوښ دې اوسي  سامعان 

یو شمیر طریقو کې معرفت ته رسیدلی   عارف واجد دا چار ده، په تا دې وي اعلام.“ 

منزل دی چ دا هغه  نږدې شوی ګڼي.  ته  اولیاوو  پېژندن  ې سالک  پوره  ته    ې سالک 

او    چې تاسو د تصوف او عرفان یا د صوفي  رسیدلی، نو سالک عارف باله شي. دا 

  ې وه، دلته یې ځواب موندلای شو. یعنی عارف کم له کمه در   ې عارف پوښتنه کړ 

 سخت منزلونه وهلي دي. 

  هم د دې مقام په اړه وایي:  يد پیر روښان مرید دولت لواڼ

  معرفت غیب دیدن دی بې جهته

  د جمیل جمال بې شبه بې نمونه

  د باطن په سترګو هر چېرې لیده شي 

ُد عارف مقصود نېزدو تر شهرګونه 

*ُ**  

د روښاني تصوف وروستي نور مقامات لکه: قربت، وصلت، وحدت او سکونت هم د   

اړه   دې  په  کې  البیان  خیر  په  روښان  پیر  ځکه  کېږي.  ګڼل  برخه  مقام  دې 



وايي:”ګوره! په معرفت کې مقام د قربت، د وصلت، د وحدت، د سکونت دی، په تا  

     دې وي اعلام او عارف واجد مقرب واصل موجد مسکین وي عیان.” 

د معرفت د مقام امر د زړه په سترګو د حق سبحانه وتعالی لیدل او نهې یې نه لیدل  

 دي. 

د    :  صبر  ،څلورم به  سالک  رسیدلی  ته  حقیقت  چې  باور دی  دې  په  اهل تصوف 

ب  يوارخطای به کو   يصبر   ېاو  لویږي. صبر  نه  ته  اګر که صبر تریخ دی.    يګرداو 

روښاني طریقه مرید ته    الله پاک په خپل مبارک کلام کې صابرین ډېر ستایلي دي. 

صابران په بلا خوښ دي،   . صبرمُ مقام د صبر، دی شه تریخ لکه  همدا  ارشاد کوي:  

  صف بول او وایي:  )ع(او صف یې بیا د ایوب.  فریاد نه که له علته 

  دا منزل د معرفت دی، په هر حال کښې یې رویت دی 

ُپه تهپه به د ایوب شي، د صابرو له حالته

***ُ

درې نور    ورسره یو ځای  او  شانته دی    يد څلورم منزل یو وصف دا    ربت: ق      ،پینځم

ټول د معرفت د مقام توضیح او تشریح ده، په دې مقام    داي،  شو مقامات تشریح  

کې سالک له هر څه څخه د حق سبحانه وتعالی آواز اوري او دغه آواز باید د هغه  

  ، اشاره همدې منزل ته ده. ې ځینو طریقو چې رضا یاده کړ   تبارک وتعالی آواز وګڼي.

  پیر روښان په خیر البیان کې په دې باب لیکي:



مقرب   عارف  په  کې  قربت  ورمندن  “په  په  دا  ګڼي،  آوازه  له  ځما  آواز  هر  چې  دی 

تسبیح دې یې فهم لري، په وخت د خوړو په تسبیح د اتام، په وخت د تلو په تسبیح  

  او د دې تحمل سخت ګڼي. د پښو، په وخت د چار په تسبیح د اندام. “ 

 هم په دې مقام کې د آوازونو د پېژندنې په اړه وایي:   يد پیر روښان مرید دولت لواڼ

  د قربت ساکن قریب شي

 په همه آواز پوهان دی 

  په آواز چې نه پوهېږي

ُبدتر یاد تر چارپایان دی

***ُ

په   آواز د حق آواز ګڼي، د هغه  د قربت د مقام امر دا دی چې سامع عارف به هر 

تسبیحاتو به ځان پوهوي، نهې یې دا ده چې په تسبیحاتو یې ځان پوه نه کړي او  

 نه په دې پوه شي چې دا د رحم آواز دی او که د قهر. 

  علي محمد مخلص په خپل شعر کې د دې مقام صفت )رضا( ګڼي او وایي: 

 د رضاء مقام پنځم دی، دی راض په ښادي، غم دی 

ُپه قضا د حق راض شه، په راحت هم له ذلته

*ُ**  



په شان صف بول د مخکنیو  لکه  منزل هم  بیا    او  دا  یې  د  ارجاع شوی دی  صف 

  په دې اړه وایي:  ته. صف )ع(موسی

  دا منزل د قریبان دی، د قربت څښتن حیران دی

ُد موسی پر صف به پاڅي، دایم خوښ دی له صلته 

***ُ

په دې مقام کې    وصلت:    ، شپږم د وصلت مقام د روښاني تصوف بل مقام دی، 

څښل،   خوړل،  اورېدل،  لیدل،  سپاري.  ته  وتعالی  سبحانه  الله  ځان  خپل  سالک 

پورې موقوف   ارادې  تر  وتعالی  تبارک  د هغه  نور خپل ټول بشري حواس  او  بویول 

  ګڼي. په دې باب پیر روښان په خیرالبیان کې لیکي: 

په وصلت کښې پر واصل وینا او چار د پیوستون ده چې هره چار په   ورمندن   “ګوره!

ما که، ځما آواز دې په ما آوري، ما دې ځما په سترګو ویني، ځما هستي دې ځما  

 . په هستي وپېژني. “ 

  د دې مقام په اړه وایي:  يُدولت لواڼ

  په وصلت د واصلانو 

  خپل وجود دواړه جهان دی

  چې خبر د وصلت نه وي

ُکل طاعت کې ګناهان دی



***ُ

روښاني خو  دی،  کړی  یاد  مقام  د شکر  طریقو  وای  ځینو  دلیل سره  په  د  :  يطریقه 

نه   مرګ  د  ځان  خپل  سالک  به  کې  مقام  دې  په  چې  دی  دا  امر  مقام  د  وصلت 

او   ژوند  او ټول  لیدل، خوراک، څښاک  اورېدل،  په مړه حسابوي. غږېدل،  وړاندې 

له خوا ګڼي،   به د حق  په حق تعالیجل جلالهسره وي، خپل ټول صفتونه  به یې  ژواک 

ناخبره   افعالو څخه  او  د صفاتو  د وجود  به  د حالت غوندې  اذرمیت،  مارمیت  د  لکه 

وي. نهې یې بیا دا ده چې سړی خپل صفتونه لکه پوهېدل، غږېدل، اورېدل او نور  

او بیا شکر هم یادوي    د وجود د صفتونو څخه وګڼي، نه د حق سبحانه وتعالی څخه. 

 او سالک باید شاکر وي په دې منزل. 

علي محمد مخلص په خپل شعر کې د دې مقام صفت )شکر(    د پیر روښان مرید

  ګڼي او وایي: 

 دی شپږم مقام د شکر، لوی نعمت دی دایم ذکر 

 د شاکر نعمت مزید شه، دی شاکر صاحب دولته

  او صف یې بیا د نوح)ع( صف بول او په دې اړه وایي:

 دا منزل د واصلان دی، د وصلت نعمت کلان دی 

ُپه تپه به د نوح پاڅي، حظ به مومي له وصلته

***ُ



او    وحدت:  ،اووم کوي  نه  احساس  خپلې هستۍ  د  سالک  کې  مقام  په  وحدت  د 

خپله هستي د حق سبحانه وتعالی په ذات کې محو ګڼي، پر همدې اساس د هغه  

تبارک وتعالی عبادت هم ورته شرک ښکاري. پیر روښان وایي: “ورمندن په عارف  

له  ور  ګي  بنده  له  ويني  خلاص  ترو  پس  یګانګي  له  خپسر  چې  دی،  هغه  موحد 

د   نظر  په  شي  کافر  پرېښولو  په  شي،  مشرک  نظر  په  ځما  ګي  بنده  په  ګناهانو، 

  آدمیان.” 

نو د دې په خاطر چې مشرک هم نه شي او د خلکو په نظر کافر هم ونه ګڼل شي، 

  بویه چې د خلکو په مخ کې ځان په عبادت بوخت وښيي، پیر روښان وایي: 

د   بویه چې  یې  ترو  کافر شي  په  نه  نه مشرک،  “موحد که غواړي هغه طاعت چې 

له   بهنه ځما  په  ده  د  چې  وراندام  تن  عبادت  په  که  مشغول  دې  وړاندې  د  آدمیانو 

عبادته نه ووزي آدمیان… او روح دې مشغول لري ځما په خوی، ځما خوی راحت  

د پیر روښان مرید میرزا خان انصاري هم د وحدت د مقام   .دی د روحانو، عیان.” 

  په اړه وایي: 

  هر واصل چې یګانه شي

  ننداره به د وحدت کا 

 واحد خلاص له بنده ګۍ دی 

  او نه جرم جنآیت کا 

  په یوه کښې دویم نشته



  نه زیاتی نه کمامت کا

  د وحدت ګــناه دغه ده

ُچې عمل د ودانت کا 

*ُ**ُ  

به   مخ  خپل  نو  اړوي  مخ  خپل  خوا  هره  په  موحد  دی چې  دا  امر  مقام  د  وحدت  د 

ویني، که ښکلی مخ ویني او که ناولی هغه به خپل مخ ګڼي. نهې یې بیا دا ده چې  

هر څه لکه ځان نه ګڼي او هر عمل چې کوي داسې یې نه ګڼي، چې د خپل ځان  

  سره یې کوي.

  علي محمد مخلص په خپل شعر کې د دې مقام صفت )محبت( ګڼي او وایي: 

  اووم مقام د محبت دی، مُحب تل خلاص له محنت دی 

ُهر چار په محبت که، خلاص د تن له خصالته

***ُ

صف د ابراهیم)ع( صف بول او  د محبت  او  دا منزل هم د انبیاوو یو صف ته رسوي  

  په دې اړه وایي:

 دا منزل د موحد دی، موحد مخلص له ضد دی

ُدی پر صف د ابراهیم شي، شه نجات له جهالته 



***ُ

ې  یعن   ي طریقه کې اعلی او وروستی منزل بشپړه روحي آرام  روښاني  سکونت:  اتم(

په دې مقام کې د سالک روح آرام مومي، غوږونه، سترګې، پزه هر څه  سکونت دی.  

څېز   هیڅ  د  خدایه  له  بې  یعنې  وي،  فارغ  نه  بویولو  او  لیدو،  اورېدو،  له  حرامو  د 

احساس هم نه کوي. د سالک بدن که په ظاهره هر څه کوي، اثر یې روح ته نه  

رسېږي. سالک ته حکم دی، چې تر مرګ د مخه ځان ووژني. روح یې په دې دنیا  

روښان د . حضرت بایزید  کې د بدن له قیده آزاد دی، بدن خوځي او روح ساکن وي

سکونت د مقام په اړه وایي:” د مسکین د تپې خوی هوی دی چې له ماسره یګانه  

یې   قرار  او  وي(  الله  اخلاق  با  تخلقوا  )یعنې  خوی  له  زما  مدام،  وي  شوی  قرار 

 . ي اعلام )یعنې بقا با الله وي(” موندلی وي په تا دې و 

مخلص   ریښتینی  یو  تصوف  روښانیه  لواڼمُ   د  دولت  سکونت    ي رید  ترټولو  مقام  د 

  په اړه وایي:اوچت بول او

  سکونت بلند مقام له واړه پاس دی

  نور د ده د پاسه نشته مقامونه

  د مسکین په رضا واړه چارې کـېږي

ُپه هر هر یوه کې کاندي خپل حکمونه 

*ُ**  



پام سره   په  ته  الله”  اخلاق  با  “تخلقو  به  دا دی چې ساکن  امر  مقام  د  د سکونت 

بشري   د  بیا  یې  نهې  پرېږدي.  به  صفتونه  بشري  خپل  وي،  اختیار  خوی  خدایي 

 صفاتو درلودل دي. 

علي محمد مخلص په خپل شعر کې د دې مقام صفت )معرفت( ګڼي او  بل سالک  

  وایي:

  مقام اتم د معرفت دی، دی مسکین په سکونت دی 

ُچه قرار پر سکونت شه، ساکن خلاص شه له رحلته 

***ُ

داهم صف ته منسوبوي او هغه د محبوب نبی حضرت محمد)ص( دی. نو دا طریقه  

  :راښيي، داسې صف  )ص(صف د محمد د دې منزل یا مقام

 د مسکین خوی د احد دی، دی پر صف د محمد دی 

ُله صورته ګوشه شوی، دی واقف شه له عزلته

***ُ

تصوف   د  خو  لري،  نه  توپیر  ډېر  کی  مفهوم  په  مقامات  تصوف  د  او  منازل  البته 

کړي دي. موږ ځکه تر ډېره د    تعرف  طریقو په لږ توپیر او د الفاظو په تفاوت   بېلابېلو 

د    ، بل منازل روښانه شيد پوښتنې سره سم،  یو خو    ېیادونه وکړه چ  ې طریق  روښاني

 نهضت د ادب غنا، ښکلا، تجلا او بیان ووینو.  روښاني



بیلابیلو طریقو ک ده چې  اتو    ېدا سمه  له  راغلي دي، ځینو کې  توپیر  په  لږ  منازل 

 ، دا چې پیرروښان اته ښودل دي، دلته به یې ولولو: ي د ېمقاماتو کم ښودل شو 

  یو شمېرڅخه، چي د    )منازلو(د تصوف له مقاماتو چې  دا مطلب  ستاسو د پوښتنې  

ځینو کې اووه  وي دي،  شتقریباً یوه بل ته ورته ذکر  هم  صوفیانو په کتابونو کي    نورو

مقامه  دا  .  دي دي:  اووه  او  دا  قربت، وحدت  حقیقت،  معرفت،  طریقت،  شریعت، 

ال دي.  کوصلت  مقاماتو  په  روښان  بایزید  د  بل    چې  ېبته    ېورباند   (سکونت   )یو 

دیشاضافه   چې  یې  علت    ، وی  و  مسکین    )رح(روښان بایزید  حضرت    دا  ځان 

و. دا هغه  بللی  ته رسېدلی    )سکونت(   دغه اتم مقام   او خپل منزلت یې باله  المساکین  

دي ک   مفاهیم  ژبه  پښتو  په  یې،  موږ  یوا ېچي  ک  ځې،  ادبیاتو  روښاني  څرک   ې په 

  د ژورو معانیو اشعارتصوف  د    کېد پښتو ادب او شعر    ې په حقیقت ک  و. شلګولای  

او پښتو    يد دې دور نثر، په تېره په خپله د بایزید مسکین در   .دوره کې وینو روښاني  

 سوه کاله مخکې خبره ده.  څه ناڅه پینځهنثر هم اوچت او معیاري نثر دی. دا نو د  

نه  عرفاني  ټول کلام که    د روښانیانو او دوی پسې د دې سلسلې او کورنۍ د شاعرانو 

برخه یې تصوف ته وقف  نو د ک  ،وي نه هیروو چې په  وې ده.  شلام زیاتره  دا هم 

په څرګنده د پیرروښان    ېوازي صوفیانه اشعار لیکلي دي بلک هغوی نه یمجموع کې  

هغوی   پر  موږ  نو  ځکه  ویاړي.  یې  پیروي  په  او  پیروان  مکتب  تصوفي  د    ېباند د 

 و. شصوفي شاعرانو حکم کولای 



او    مسعود: عرفاني  روشان  بایزید  د  آیا  اند،  پر  اوتستاسو  اندونه  د   افکار  صوفي 

یوناني فلسفې، د بهرني فلسفې، د هند او منځنۍ آسیا د فرهنګونو او د ختیځ تمدن  

 که نه؟  او  له نښیرونو)آثارو( اغېزمن شوې دي

بیلابیلو  د    : دودیال  استاد  د  او  مخکې  لږ  مټ  کټ  مو  مو  اړه  په  پوښتنې  دغې 

 افکارو د پرتلې په ترڅ کې رڼا واچوله.   ي، فلسفعرفاني

د روښاني غورځنګ، تصوفي او سیاسي ادبي مکتب ژور اغیز د پښتني   تاسو مسعود: 

عنعنوي ټولنې په سیاسي، اقتصادي، ټولنیز، فرهنګي او فکري جوړښت، بدلون او  

 کې څه ډول ارزوئ؟   پرمختګونو 

بایزید  :دودیالاستاد   او روحاني لارښود  نیاومند  مبارز،  اراده جوړ  روښان  د لوی  په 

  د مُغولو د امپراطوري او ښکېلاک په وړاندې یوه انقلابي  غورځنګ، روښاني    شوی  

مکتب، د معنویت د ډیوې رڼا، د انساني کرامت   کارنامه، یو ځانګړی ادبي   يتاریخ

لرونکې او د ملي او رپانده جنډه وه. د آسیا په یوه لویه    دپیغام  یووال روښانه لاره 

د آذربایجان تر بریدونو    هندوستان له پولو نیولې تر کاشان او کاشغر او  سیمه کې؛ د

له  پر وړاندې یوه پېړۍ    انو د ښکېلاکامپراطور   ګورګاني د  یې    ، پراخه سیمه کې  

  نه ازادي عادلا   وکړه، قرباني یې ورکړه، خو متاسفانه دغه روڼ اومبارزه  ستونزو ډکه  

دلیل    يبخښونکی غورځنګ  له یوې تراژیډې ناکامي او پاشلتیا سره مخ شو. د ناکام

د دغه    و. د مخکښانو او لاروښوونکو له ماتې سره سرهد وسلې او دسیسې  زور    یې

او اغېزې  بخښونکي عدالتخواه غورځنګ    يازاد  ملي   -يمعنو  د  تر ډېره پورې  تاثیر 

ولیدل شو. نن ورځ په سیمه کې    مبارزو  ، پاڅونونو، غورځنګونو او پښتنو په راتلونکو 



او د ملي روښاني غورځنګ   بېازادي بخښونکو    یو ویاړلی نوم  لګه ده چې  مبارزو یوه 

 . تاریخ کې ثبت او د عدالت غوښتونکو او د انساني کرامت ارمانجنو لپاره الهام دی

لرونکی معنو   دغه   نیک شهرت  ادبي  ،  ي د  او  آزادسیاسي  د  او عدالت    ي غورځنګ 

ادب او د پراخه ولسونو د شعور ویښولو ته   و پښتو ژب د دري او  ، مبارزې ترڅنګ لپاره د

. په تصوف کې یې مقامات، په  ډېره ګټه ورسوله  سنجول شوې او هدفمنده بڼه  په  

نوښت    او پښټو(کې یې   ي سبک )در   لارښوونو کې یې د خیر او فلاح رڼا او په ادبي

ملي زموږ  طرز  ځانګړی  ته    او  غنا    فرهنګ  وړ  ستانیې  د    د  وړ  او  محتوا  قدر 

 ه. ښلخوروب

رو   مسعود: د  وایي:  په خپل وخت کې  ښځینې څېړونکي  نهضت  او  انيانو خوځښت 

صوفي او اصلاحي حرکت وو، له سیاست سره یې هیڅ تړاو نه درلود تیوازې عرفاني،  

اني  ښباور لري چې د رو   بیا  خو ځینې نور  او باید ورته سیاسي رنګ ور نه کړل شي. 

چې  تنو مبارزه وه د ملي او تاریخي خپلواکۍ د ساتلو لپاره،  ښخوځښت او نهضت د پ

سلسلې   لودي  د  هند  وروسته   لهد  د    یې  سقوط  او  پیغام  روښانه  لپاره  ولس  خپل  د 

استاد   درلود. ګران  یې  پیغام  پراختیا  د  په دې  دودیال  ټولنیز عدالت  تاسو  صاحب، 

 څه لید لرئ؟  تړاو

، د خپل ولس دردونه یې  هارواښاد بایزید روښان ټولنه کې ژوند کاو   :دودیالاستاد  

خلاقي  درک کړل. دا سمه ده چې  دوی ته یې د تصوف په طریقه باطني پاکي اوا 

دا   وې.  پېژندلې  یې  اړتیاوې  معنوي  او  مادي  خلکو  خپلو  د  وبلله،  ضروي  روزنه 

ښکې له  ظلاړتیاوې،  او  مادلاک  خلاصون،  څخه  معنوي   ي م  او  ته   رفاه  سکون 



ب  او  آره عرفاني   روښاني و.  ل  اخیتارو شخړو ژوند    ېرسیدل، عادلانه  له  و،    غورځنګ 

رنګ یې هم خپل کړی دی، د مجبوریتونو له مخې و. داځکه چې    خو که سیاسي

او په کوچنۍ   او استبداد لاندې  لویه کچه ولس د مغل تر ښکېلاک  هغه وخت په 

ظلم لاندې و. نو روښاني نهضت د خلاصون او عدالت    کچه د خانانو او ملکانو تر

لیک او کتابونوپه بڼه و، چې    ، یناوعلمبردار و، له بلې خوا د دوی تبلیغ او لارښونې د  

مغلو دسیاسي  د  او  د ظلم  خانانو  د  بیعدالتیو،  دټولنیزو  برخه شو،  یوه  یې هم    ادب 

علاوه ټولنیزه مبارزه هم وکړي،    له تصوف او ادب بر  ېله امله مجبور شو چ  داستبدا

حضرت روښان له ژورې مطالعې او تدقیق وروسته ، په    ځکه یو شمیر وایي چې د  نو 

  ډېر ښه ډول او په شعوري توګه دا وموندله چې د ولسونو خپلواکي او دوی ته انساني

کول   برخه  ورپه  منزلت  اخلاقي  اوچت  او  غواړي کرامت  تدابیر  اړخیزه  دې هر  په   ،

موخې    انساني  ف او عال. دومره لوی اهدااړخیز( کې طبعاً سیاست هم راځي   )هر

یا چوتره کې نشوې  ېیواځې ترخرقې لاند  نه    ترلاسه کیدای  د جومات په کونج  او 

څپاند اړخیز  هر  یو  بلکې  شوې،  ویښېدای  را  پرګنې  خوبولې  معنوي    -هم  پیاوړي 

کې دا  لامبو    سمندر  پښتنو  مرغه  نېکه  له  غوښټ.  یې  مزل  پیچومو  او  غرونو  د  او 

یو   استعداد درلود چې د په مېړانه  او    يځای شي. خپلواک  مبارزې دغه کاروان سره 

عدالت غوښتنه د دغه ولس په خټه کې اخښل شوې، په همدې خاطر ډېر ژر او لږ  

 وخت کې دغه غورځنګ سره مل شول. 

او    نیاو  د  وروسته  ځبېښاک  او  تاړاک  اوږد  تر  مغُلو  د  کې  جغرافیه  پراخه  یوه  په 

لپاره توغ اوچتولو د رهبریت، قرباني، تبلیغ، معنویت، مادي ایثار او یووال    ۍخپلواک



ترڅنګ   فصو تد    دغه غورځنکنو ځکه    مبارزه هم غوښتله،    ترڅنګ، زړوره عملي 

  څخه انکار نشي  ېیو واقعیت و، له دخبره او   ي اړخ ومومند او دا کاملاً منطق سیاسي

تاریخ په  ظلمونه  دمغلو  تاسو  او    يکیدای.  تصوف  په  یواځې  وګورئ.  کې  کتابونو 

د وخت  هغه  د  ماد  طریقت  او  کرامت  معنو   يانسان  ترلاسه  حقون   ياو  نشول  ه 

عدالت    صون او د. له ظلم خلا ، بلکې ورسره ټولنیز شعور اوچتول هم ضرور وکیدای

حکم هم    ي اله  ې خلکو ژغورل چ  حاکم کول، د الله پاک حکم هم دی، نو له ظلم د

،  هدا و ه جوته ځانګړنه  د روښاني نهضت یو دی، خودبخود سیاست ته دانګل دي.  

په   دوی  کې  وخت  هغه  په  ولسونو چې  او    پراخه  کړ  راژوندی  شعور  سیاسي    دکې 

  لي غُ م  نظام او فیوډال    وخت واکمن    لپاره د   خپلواکي او عدالت  دیې    سیمې خلک 

. روښان پیر خپلې طریقې ته مرشدان وموندل،  پرضد مبارزې ته چمتو کړلاستبداد  

  پایلهژبه وکاروله، په    تبلیغ لپاره یې یوه فصیحه، مودبه، موزونه، باقاعده او اصول   د

  کې پښتو ادب    اردو، دري او په تېره  بیدارۍ ترڅنګ،   ي او اجتماع  یې د سیاسي   ې ک

پیغام    ۍمبارزې او آزاد  ، د ل، چې تل به د معنویت لویه پانګهپنځو و  نښېرونه داسې  

د  باطن  ي رستګار   او  لارښود  ياو  د  وي.    پاکې  پیروانو  مخلص  شمېر  یو  ده  د  البته 

اړخ سترګې پټې   اړخ ته ډېر اهمیت ورکړ، نو ځکه یې په سیاسي  ي غورځنګ معنو 

غ  دټولنیزو  جوت  ور کړې،  اړخ  مبارزې  او  بیداري  د  غورځنګ  ددغه  څیړونکو  ځنګونو 

سیاسي  غورځنګ  دا  یې  نوځکه  روښاني  کړ،  د  بیا  نورو  ونوماو،  تاثیر    هم  تر  ادب 

وایي چې  او لیکوال  ځینې څېړونکي  سبک وستایه. دا چې    لاندې د روښانیانو ادبي

غورځنګ   زادي ادغه   اصلاحي    بخش  او  تصوفي  یو  خالص  کې  وخت  خپل  په 



درلوده نه  رابطه  او  تعلق  ډول  هېڅ  یې  سره  سیاست  د  و.  پورتن تحریک  علت   ي، 

هم غلط فکر نه دی کړی.    بیلابیل تمایلات دي او دا هر یو سم او منطقي دي، یو 

غورځنګ دا تول اړخونه لرل، دا چې د طریقت او تصوف څېړونکو یې یواځې   روښاني

 اړخ یې پریښی، دا جلا خبره ده.  په تصوف تمرکز کړی او سیاست یا سیاسي 

و    ي تاریخ     دا  په  واقعیت  نهضت  روښاني  لود  سیمه چې  د  د  هکې  له    سلطنت یانو 

د   پښتنو  د  لپاره  ساتنې  د  برم  تاریخي  او  خپلواکۍ  د ملي  وروسته  ړنګېدو  او  سقوط 

د  مبارزو   ولسونو   لاندې  ستم  او  مظلومو  پراخه  د  غورځنګ  دغه  کړه.  خپله  لاره 

د دوی  د  او  روښانولو  و  ناذها  راپاڅولو  لپاره  د  تبلیغ  د  عدالت  ټولنیز  سره   او    ځان 

مشر    او محلي  يکوم سلطان یا قومروښان  بایزید   . درلودیو پېغام    روښانه او پیاوړی 

ولسونه لکه څرنګه چې ده غوښتل نشو    قدرت په وسله  د و  نواکمن نه و،    سیاسي او  

د     . راټولېدل  ده  خلک پر  حاکمیت او زور په ښودلو   د سیاسي   متحد کیدای او نه هم

العاده مذهب  فوق  ټولنه  پښتني  اله   يهغه وخت  په  او  ټینګه  ډېره  په خپل دین   ياو 

روښاني  نو  و،  معتقد  کلک  له  غورځنګ    ارشاداتو  دلیل  معقول  او  واقعیت  همدې  د 

شعور   مخې د   د ډول    يپه  موخو  او    دحقانیت،    خپلو  درېدو  د  وړاندې  په  استبداد 

سره    ېاحکامو او د ولسونو د عقید   يکرامت ته د رسیدو لپاره د اله   عدالت او انساني

لومړۍ د ریاضت او تقوا له لارې د روحانیت مقام ته ځان ورساوه. بیایې خلک  سم،  

  د ولس په بیداری او اتحاده او  کړ لپاره هواره  پاڅون    عملي وروزل او چې لاره یې د  

بیایې   نو  او واحد دولت د جوړولو  ت ُډاډه شو،  او د پښتنو د وحدت  ورې ته لاس کړ 

اقدام د ده دوهم قدوم و، نه    ، دا سیاسيرامنځ ته کړ   هم   لپاره یې یو سیاسي حرکت



په زړروتیا او شهامت، د معنویت  . د  قدم و  ي لومړنی قدم او لومړنۍ موخه، خو ضرور 

  وینا او لیکنو، شجاعت او د خپل کرازماتیک رهبریت  په ملاتړ، د فصیح کلام، ادبي 

او د خپل ژوند ترپایه یي بریالۍ  استبداد او تیري په وړاندې مبارزه پېل  په قوت د  

نهصت او مبارزه وه، بلکې نه یوازې دیني او مذهبي    ځنګغور ، نو روښاني  پرمخ بوتله

احکامو    ي او الهمذهبي    د   او د خپلواکي داعیه وه چې    دلانه، انسانيااړخیزه ع   هر 

روښانه  خپل سیاسي، اقتصادي او ټولنیز    مطابق یې قدمونه اوچتول او دغه نهضت 

 مفهومونه درلودل. 

نښیرونه)آثار(    مسعود: اغېزمن  او  ګټور  روشان  له    کښلېبایزید  هغه  د  دي. 

یو  څخه  دا    ،کتاب   ینوموت   هم   نښیرونه)اثارو(  پخپله  هغه  چې  دی،  »خیرالبیان« 

دی. لیکلی  پنجابي  او  عربي  فارسي،  پښتو،  ژبو،  څلورو  په  دې   کتاب  د   تاسو 

او د دې    په تړاو  ارزښت  او   اهمیتد  د اشراقي، عرفاني او فلسفي معرفت،    ( اثرنښیر)

 ؟ څه ډول ارزوئ برخه کې په  پراختیا او   تیاپښتو ژبې د پرمخ اغېز د کتاب 

( یو مهم نښیر دی. دغه اثر په  يخیرالبیبان د بایزید روښان)انصار   :دودیال استاد  

یې   ژبو لیکل شوی او له نیکه مرغه دري او په نورو ژبو   او پنجابي دري، پښتو، عربي

او ه  په کابل کې هم نشر شوی و   ې ، دري یې مخکشوي دي  رېخپ  نسخې   ېبیلابیل

په    ۍلومړنپښتو   یې  مولانا ۱۹۵۹نسخه  د  کې  کال  پېښور    عبدالقادر  م.  د  په هڅو 

اکاډم ښکلي  ۍپښتو  خپ  په  یو   ځلوروستی  کړ،    ورصحافت  استاد    یې  د  بیا  ځل 

په   معصوم هوتک  له  محمد  او قلم  کاله    سره   و توضیحات  حاشیو  پینځه  نن څخه  له 

هـ.ق.( په  ۹۸۵-۹۲۶خپور شو. دا اثر بایزید انصاری )  ېیو ځل بیا کندهار کمخکې  



له لیکل کیدو څخه یې    یقلم، موثر نثر او فصیحه ژبه لیکلی دی. دا د   ي ډېر پیاوړ 

کاله برابر   سوه  پیر ووتل.      پینځه  کې  اثر  دغه  لارښودنو،    د  يانصار   په  د  تصوف 

اخلاق د  يعقایدو،  کړ   ارزښتونو،  خبرې  یې  کیفیت  او  فلسفه  په  .  ي د  ېعرفان 

قلم نایابه  یوه  یې  جرمن  اصلي  يڅیړونکو  د  ک  ينسخه  دښارکتابتون  تیوبینګن    ې د 

( کې هم د  هند د کتابخانو پښتو خطې نسخې  وه. څېړنوال زلمي هیوادمل )د  ېلیدل

، له همدې سره یې په درې  کړی وه  معرفي   ې په هندوستان ک  ې نسخو له مخ  ي خط

شته هم  ژبو  ترنورو  اړه  په  کتاب  د  خیرالبیان  د  مفصل  .  مقال  ېخبر   ېټولو  په    ې او 

  ې چ  ېسیمینار په ترڅ کې وشو   يد هغه نړیوال علم  ېم. کال ک۱۹۷۴ل. یا  ۱۳۵۳

د دغه سیمینار څیړونکو په ګډون دایر شوی  و.    او د نړیوالو لویو پوهانو    ې په کابل ک

 نسخه هم نشر شوې وه.  اثر عکسي يپه مناسبت د دغه قیمت

پیر اړخیز  ي انصار بایزید    د  څو  کتاب    دغه  لرونکی  اړخاهمیت  بیلابیلو    مهم  ونو له 

اخلاق دی له  انساني   ي:  د  ورکو   عال  پلوه  تعلیم  زهد،  يسجایاوو  د  پلوه  دیني  له   .

نورو خیر او  ترحُم  تواضع،  ژبو    -تقوا،  د  بلې خوا  له  لرونکی دی.  ارشاداتو  ښېګڼیزو 

تاریخ یو  له ادبي  يڅیړونکو ته د  ارزښت لري.  ژبه   ادبي   ېپلوه په ډېره پیاوړ   متن 

ی لیکدود  چې  دی،  شوی  ځانګړن  ې لیکل  دا  دی.  وړ  رعایت  د  هم  ورځ   ېی  ې نن 

بلکې   نه،  ژبه کې  یوه  او هندي    په څلورویواځې  ، عربي  پاړسي  ژبو کې  ژبو پښتو، 

نو ،  یادونه شوی ده   چاپ  کتاب د پښتو   ېستاسو پوښتنه کې یواځې د د    .دی   ثابت 

په  کتاب دی، چې    هغه دا  د حجم له پلوه  ادب کې    په منثور  چې د پښتو ویلای شو  

   .زمونږ په لاس کې دی بشپړ ډول 

په  لري چې  زیات اهمیت  د پښتو ادب او ژبې استادانو او څیړونکو ته ځکه    دا نښیر 

 جملاتو رغښت او نومونه د پام وړ دي.  شمیر لغات، د   لیکدود، یو ،  دې کې



لاروښود   تعلیماتو بنسټیز  ي او عقیدو   ي، اخلاقتصوفيد    يانصار   خیرالبیان د بایزید

ارشاد دی،    ي او  لوستی  یې  خپله  دی،  لیکلی  یې  خپله  په  دی،  کورنۍ،  کتاب 

و.  ته یې د دې کتاب د لوستلو حکم ورکړی  ُُخلکو عموم    او  لارویانو   خپلو   اواولادونو  

کې    د ده دکورنۍ نورو ښځینه او نارینه غړو او سیمه  روښان څخه وروسته    بایزید  له

کیده. په دې کتاب کې د  او ساتل  لوستل  په شان    کتابونو   دا کتاب لکه: د مقدسو 

په    پیرروښان  د  بیان   شریفانه   او  انساني  ډېر تعلیمات  موجود  انساني ،  يکې    چې 

درناوی شوی او انسان یې د ده د خلقت له مخې  د ده  رسالت ته   ې کرامت ته پک

 ځیر کړی دی.   

معنو  کتاب  و چې    يد دې  اوچت  او  اغیزناک  بایزید  قوت دومره  یو    هغهریدانو  مُ د 

خیرالبیان ژبې، محتوا او معنا ته حیرت    ی و. اوس هم محققان دالهامي کتاب ګڼل

  او درنښتزیات حفاظت    ډیر  دي. په دې دومره کلونو کې خلکو د خیرالبیان    ېک

کو ک او  څلوروېی ي ړی  په  خیرالبیان  پښتو )ژبو    .  او  هندي  فارسي،  باندې  (عربي، 

او  .نه هندي پریښي وې   ې، چې لیکوال په خپل اختیار تر داسې ښکاري، خو  یلیکل

نورو ژبو په شان پوره مجلد په واک کې نه لرو، یا به    ېژبه لکه د دا در   يپه هند 

ممکن وخت په وخت خلکو ورته پام نه وي کړی او ساتنه کې به یې پوره اهتمام نه  

  وي کړی.

اشراق عرفاني   يله  روح  او  د  چې  لپاره  کسانو  هغو  د  دا  دنیو   ي پلوه  او    يسکون، 

په  دی.    ښیري نیو غوره لارښود او ارشاد،  په لټه کې دي   و کمال اسعادت    ياخرو 

او غیر مادي ستونزو بری    ي ماد  فردی موخو ته رسیدل، پر   ټولنیزو او   ې دغه نښیر ک

دي دلرلو لارې ښودل شوي  نوم  نیک  د  انصار .  او  بایزید  د  ي د  ژوند  د    لارښوونې 

د ولس   ي شتمني ده، غواړ   ي نظام او تساند، عدالت او معنو   لپاره د یو انسانيسبک  

    هر غړی هم ښځې  هم نارینه همدې موخو ته ورسییږي. په خپله د بایزید روښان 



ټولو   او  حوصلې  تقوا،  تواضع،  د  ورته  خلکو  لرله،  بڼه  همدا  ژوند  مسکین(  )بایزید 

تصوف یوه فلسفه   اخلاقو له مخې د)مسکین( صفت غوره کړی و. د روښاني  عال

اشراق د  چې  عرفاني   ي لرله،  د   او  او  شیخ  اشراق  د  دغه  وه.  سرچینه  یوه    لارښوونو 

پیر د اسلام د مبارک دین اصلي انساني  عرفان  باندې پوه و،  ټولنیز  پیغام    محبت، 

ازاد  انسان  نبو   ي، بشر يعدالت، د  له   يکرامت او د مخلوقاتو خالق سره مینه یې 

او باطني زده کړو او تجربو څخه د    يوه، نو ځکه یې له خپلو شهود  ېسیرت زده کړ 

نثر  ټولو  په  بیان کړ.  مانیفست  له هغې جملې خیرالبیان   ي خپل غورځنګ  او  لیکنو 

همدا تجربه او هدایات ښودل دي. د ده خپل ژوند او د ده لارښوونې ټولې  یې    ې ک

و  امعرفةالنفس  ژوند یو سبک او بیلګه وه چې په حقیقت کې د )  عرفاني  -يد اشراق

ثمره وه. ده د ریاضت په پایله کې ځان پېژندلی و، پیر په سیر او سلوک    (ریاضت

باطنا  يمعنو سره   او ستره   ي  و  القلوب و،    ګۍ   صفا    د ،  شیخته رسیدلی و، محبوب 

 .  و   د مظلومانو ناجي ، اشراق اورهبر  عرفان 

بایزید    د  چې  شو  ویلای  ډول  لنډ  په  کې  ځواب  په  پوښتنې  د  ستاسو  توګه  پورته 

عرفاني منځپانګې او    -یو د اشراقياو ارزښتناک نښیر) خیرالبیان(    يروښان ډېر قیمت

طبع    ان د هندي او عربيخیرالبی   فلسفي معرفت لرونکی نښیر و او اوس هم دی. د

دي لوستي، خو  نمې    په هندي او عربيځکه څه نه لیکم، چې    تړاوپه    نسخو   شویو 

  ي لیکل شو   و ژب  ېهغه چې په در     زموږ په ملی ژبو یې چې لیکلي، ویلای شو چې:  

دري  ،  يد معیار د  یو  کې  برخه  په  پښتو   يادبیاتو  د  او  دی  او    اثر  اهمیت  کتاب 

فوق العاده و او هم    د پښتو ژبې او لیکدود پرمختیا او پراختیا په برخه کېیې  ارزښت  



دی.   هم  ټو اوس  په  در زموږ  د  ده  د  کې  کتابتونو  پښت  ي لو  د  او  شته.  نسخې  و 

د اکاډم  افغانستان  د  ۍعلومو  خوندي  کې هم  آ ي کتابتون  د   موږ  دایرة   ریانا ، چې 

 په توګه ډېر ځله ورته مراجعه کوله.   المعارف کې د اخځ

کې يوازې تصوفي، عرفاني او اخلاقي مسايل په قصيدو    پېرد روښانيانو په  مسعود:  

کې راتلل او د شعريت خوا يې کمزورې وه. تاسو په دې اړه څه لید لرئ؟ او دا راته 

د غړیو    ، مریدانو او د کورنیو او پېروانو   پلویانو وویاست چې د بایزید روښان او د ده د  

منثور  او  منظوم  اغیزمن  او  ګټور  مذهبي  او  ادبي  علمي،  خلفاوو  او  مشرانو    عالمانو، 

او  (اثار نښیرونه) او صوفیانه عقایدو  د مذهبي، علمي  د پښتنو  تالیفات  او  ، دیوانونه 

کې څه اغیز    او روزلو   افکارو د ودې او پرمختګ په برخه کې او د دوی په راویښولو 

 درلود؟ 

ادبیاتو    ادب کې نه، بلکې د ټولو صوفیانو   یواځې د روښانیانو تصوفي :  دودیالاستاد  

، لا تر دې هم زیات او بیخي ژور او پیچلي. د بیلګې په  ي مسایل راغلي د  عرفاني 

خان،    ي ، د بیدل اشعار، حافظ، رحمن بابا بیا تر نن پورې د غنيمعنو   ي توګه مثنو 

چې    يملاعطای ووایو  دا  ځای  په  دې  د  باید  خو  وګورئ،  اشعار  او  دیوانونه  نورو  او 

واقعیتونه پلټلي دي، له ظلم،   ينهضت د دې ترڅنګ، تر ډېره پورې اجتماع روښاني

اختناق، استبداد او تیارې څخه یې د خلاصون لاره ښودلې ده، اخلاق او عدالت یې  

تبلیغ کړی دی، ټولنه او آن سیاست کې یې د ښځو رغنده رول عملاً ښودلی دی، د  

دي. دا به    ېیی ولسونه را ویښ کړ   ېه وړاندپ  ۍښکېلاک، خان او حاکم د بیعدالت

  يشعر   د روښانیه تالیفاتو او  وبولو.  تصوفي  ېرونه یواځد دوی نښې  ېچ  يسمه نه و 



و نوم یاد  آثار   ينثر د  لومړی    ي ده، باید د بایزید انصار   ېپوښتنه کړ   دیوان په اړه مو 

دي دا  هغه  چې  مقصودالموْمنين،  :  کړم  التوحيد،  صراط  حالنامه،  خيرالبيان، 

مكتوبات روښاني  او  نور.  او  فخرالطالبين،  او  لارویانو  د  نهصت  د  ده  د  د    نهضت 

او نومونه  علي  دیوانونه؛  شاعرانو  د  د   لکه  لواني  دولت  د  دیوان،  مخلص   محمد 

کلام چې خلک ورته زیات عقیدت لري،    ي شعر   ي اشعارو دیوان، د میرزاخان انصار 

  دور دروښانه    . د و نومونه ، قادر داد او نور يُابو بکر کندهار   ،يملا ارزاني خوېشک    د

او نظم کتابونه   او هم اوس د دي  او نښېرونه یې موجودنثر  آثارو هغه وخت    . دغو 

 زښت زیات اغیز کړی و، دا اغیز اوس هم شته، د   ېخلکو د اذهانو په روښانولو ک

پاچا خان    او بیا د   ېد پښتنو مبارز   ې مغل له دور وروسته د بریتانیا د استعمار په وړاند

،  ېد ظالمو پنجابیانو په وړاند   ېوزیرستانیانو مبارز   غوښتلو چیغه او اوس د  د یووال

شي. کیدای  بیلګې  چ  ټولې  مو  روښاني   ې خاصتاً  ادبي  د  د  یادونه    نهصت  نښیرونو 

یې دې کړ  به  لږ  کړ،  یاد  نوم  یې  ما  وراضافه    ،  ټکی  بډاینه هم څو  په  ادبیاتو  پښتو 

 کړم: 

د  د    .۱ برکته  له  نهضت  په  روښانی  اصطلاحاتو  او  مسایلو  پېچلو  عرفان  او  تصوف 

، یا په بله وینا:عرفان د یو مسلک په توګه پښتو  هکړ و پراخه پیمانه پښتو ادب ته لاره  

ر  ته  انساني  .ی اغادب  یې  د  ولسونه  نیاومني،  یووال،  اخلاقو،  په    کرامت،  ظلم 

 . طریقه ځیر کړل   ېمسایلو ته له همد   ياو اجتماع  پاڅون او نورو سیاسي ې وړاند



ه، رباعي، قصیده او علکه: قط   د عربي او فارسي شاعرۍ زیاتره شکلي فورمونه؛  .۲

  مردف نور پښتو ادب ته راننوتي او شاعرانو د عربي او فارسي ژبو د شاعرانو په څېر  

 . کړل چې مایې مثالونه هم ورکړلدیوانونه جوړ  

چې دا برخه په خپله د پیر روښان    په نثر لیکلو کې مسج نثر رواج شوی دی.  .  ۳

   .او نوښتګر قلم له برکته وه يمسکین د پیاوړ 

زیات    .۴ کې  ادب  او  شعر  په  مسایل  دیني  او  او  د ،  شولاخلاقي  پښتو  د  خو 

  یو حماسي روحیه په کې د هوتکیانو د دور په پرتله   کلاسیک ادب لکه د امیرکروړ یا

 کمزورې ده.   څه

اغېزې لیدل    کلتور   ي د هند   و باندې  او شاعران  و لیکوال  شمیر   یو دورې    روښاني د     .۵

 کېږي. 

او    باندې   ادب  دور  روښاني په    .۶ د دې دورې    ژبې ي  در د عربي  اغېز شوی دی، 

ژباړ  یې  هم  او  لیکلي  اثار  ژبو  فارسي  او  عربي  په  هم  پخپله  شاعرانو  او  ې  للیکوالو 

 . دي ېلیکل يکتابونه په در  خو خپل څو   ي، بایزید انصار دي

روښاني تحریک د دین په ساحه کې هم نه هېریدونکي خدمتونه وکړل پښتنو ته یې  

د لومړي ځل لپاره د فقې علم او د اسلامي شریعت پورې اړوند مسایل په خپله ژبه 

ور  ته  پښتنو  برکت  په  تحریک  دغه  د  فلسفه  پېچلې  الوجود  وحدت  د  کړل.    بیان 

معرفي او عملي شوه، چې د ژبې، ادب او کلتور د پرمختیا لامل وګرځیده همدارنګه  



د عرفان مسلک او ارزښتونو ته په پاملرنه روښانیانو الفنامې لیکل په پښتو ادب کې  

 پیل کړې. 

 شعور او د میرزاخان علمي او هنري تجربو خپلې  ملي په پښتو ادب کې د ملا ارزاني  

له   پانګې  نورو روښاني شاعرانو د ادبي  او  اغېزې وشیندلې، مخلص، دولت، واصل 

مخې پښتو ژبه له نورو ژبو سره سیاله کړه، چې بیا وروسته ترې خوشحال بابا ملي  

او نورو پښتنو شاعرانو هنري ګټې   بابا عرفان، عبدالحمید مومند  شعور، عبدالرحمن 

ترلاسه کړې. د اخون دروېزه او پلویانو علمي او ادبي هڅې هم د روښاني غورځنګ  

سیوری، انعکاس او عکس العمل ښکاري، روښانیانو د اسلامي فرهنګ ژور مفاهیم  

او نثر ته ډالۍ کړل. په دې توګه پښتو ادب د اسلامي     او اصطلاحات پښتو نظم 

فرهنګ له یو فکري اړخ سره تړون پیدا کړ پښتو ادب په همدې پير کې د نظم یوه  

ر او ادبي مکتب  ېاو نن چې کوم منظم اثار لرو ټول په همدې پ   ذخیره وموندله    غټه

  پورې اړه لري. 

د  چې  و،  نهضت  پیاوړی  خورا  کې  ادب  او  تاریخ  په  پښتنو  د  چې  نهضت        روښاني 

پردیو استعمارګرو قوتونو فیوډال مغلو، پرضد یې د پښتنو د خپلواکۍ او ازادۍ لپاره  

  پر    وره او قلم دواړو مبارزه کړې ده. پښتانه یې په هغه وخت کې د فیوډال مغلو ت ُپه  

ضد مبارزې ته چمتو کړي وو؛ دغه تحریک په پښتنو کې د لومړي ځل لپاره د یوې 

پاملرنه وکړه د   له دین سره سره یې سیاست ته هم  بنسټ کېښود، چې  داسې ډلې 

شو خپل کورني او بهرني دښمنان    دغه نهضت په برکت پښتنو کې سیاسي شعور پیدا 



اړه   په  ماهیت  د  نهضت  دغه  د  وکړه،  مبارزه  یې  وړاندې  پر  هغو  د  او  وپېژندل  یې 

 بېلابېل نظریات ورکړل شوي، چې عرفاني، ملي او عوامي اړخونه لري. 

  یو هم   په تصوف کې   ونو څخهنوښت  له   بایزید روشان چې د  ویل شوې دي:    مسعود: 

د  ،  د دوی رول   د باورونو او افکارو په خپرولو او وده ورکولو کېاو  فعاله ونډه    د ښځو 

  ، بیانولو . ځینې ښځې نه یوازې د روشانيه طریقت په تبلیغ هو  وړ  باور او اعتمادهغه د  

هم ګډون   یې   والو مبارزو کې   او خپرولو کې فعالې وې، بلکې د سړیو سره په وسله 

یوه له دغو میرمنو څخه د بایزید روښان میرمن، »بی بی شمسو« وه، چې په    .درلود

ان په څنګ کې وه، او د هغه  ښټولو سیاسي، ټولنیزو او نظامي مبارزو کې د بایزید رو 

او   لېوالتیا  په  زامنو  خپلو  د  هغې  کې  چارو  نظامي  او  سیاسي  په  وروسته  مړینې  له 

 څه لید لرئ؟ تړاو  مبارزه کې هم مهم او اغیزمن رول درلود. تاسو په دې 

حقوقو لپاره    ښځو د  ته ژمنې، د   ویښتیا   بی بی شمسو زړورتیا، مليد    : دودیالاستاد  

ټولنیز مبارزې،  دین   د  د  او  د  يعدالت  کې  ساتنه  قربان  مقدساتو  له  سترګې    ۍهغې 

روښانیانو غورځنګ بې له شکه چې یو مبارز، عدالتخواه، ممتاز او د  نشي پټېدای. د  

له نظره  د روښاني غورځنګ وخت له غوښتنو سره سم د ټینګار او بیداري غورځنګ و. 

نیمای  د  ښځې   د  يټولنې   زموږ  ه،برخه  خویندې    چې  او  میرمنې  لورګانې،  میندې، 

راتلونک د  مېندې  روزونک  يدي.  کړی،    ي نسل  درناوی  پوره  ورته  اسلام  او  دي 

په ټولنیزو چارو کې د ګډون    ته  دي. دغه غورځنګ ښځو   د درناوی وړ  خوېندی هم  

ه . په  و   ه متحجرو مذهبي فرقو ته د منلو وړ ن  حق ورکړ. دا موضوع مخکې له دې 

ټولنه کې ښځو نارینه وو    يآریانا بیا تر د اسلام تر راتګ پښتن  ډول له لرغوني  ي عنعنو 



د اسلام له    دننه او بهر کار کاو او ټولو چارو کې فعاله وې، خو   سره یو ځای د کور 

افراط شمیر  یو  وروسته  ښځو   ي راتګ  په  ته   ملایانو  حق  ښخو  د  ولګول.    بندیزونه 

غورځنګ د مغلو د   څومره چې روښانيه؛  کړې و پاملرنه  یو ځل بیا  روښاني غورځنګ  

و د زړو سننو او ید پرد  استبداد او ځبېښاک په ضد یو پاڅون و، همدمره هم  سیاسي

ګر جريان پۀ توګه د ښځو د پراخې انساني کتلې پۀ باب  نوښت  ه ميراثونو پر ضد د يو 

، بلکې پۀ دې برخه کې ئې هم ډېر څرګند او روښانه  يپاتې شو   ي هم بې توپيره نۀ د

درلود د.دريځ  ده  منف  د  له  اخنددرویزه(  په    يمخالف)  چې  تبلیغاتو  جوتېږي  ډاګه 

او د هغو  پۀ پوره زړورتوب د ښځو د ازادۍ  برخه کې    ی بايزيد روښان  د درناوي پۀ 

ګامونه اوچت کړي دي. د بايزيد روښان د سر سخته مخالف اخوند دروېزه پۀ دې  

مريدانو   پۀ  هغۀ  د  او  روښان  پر  هم  کې  جاهلانهبرخه  او  تورونه قاتلانه    -متحجر 

   . لګوي

روښانيان      ي: وایپۀ ناخبره توګه    د خپل اوږد زهرجن تبیلغ په ترڅ کېد اخوند دروېزه  

قائل   مرتبه  پۀ  خلافت  د  ته  ښځو  روښان  بايزيد  د  ويا  چې  دى  مطلب  هغه  دا   .

روښانيانو پۀ باب څو ځايه ويل شوي، خو د هغۀ مخالف ئې پۀ ناخبره توګه يادونه  

ښکوي.   چې  دا  آزاد ځحال  ورکول،  حق  دوی  د  ته  پښتن  ي و  د    اصلي  ي وربخښل 

 کلتور او د اسلام مخالفه خبره نه ده. 

هغسې انصار چې    لکه  شخصيت    يبایزید  عصيانګر  او  شکنه  سنت  نورو    د  و، يو 

د   ترڅنګ؛  اصلاحاتو  او  بدلونو  پلوى  ټولنیزو  ازادۍ  د  او   ه پ  ه دد  .  و ښځو  مريدانو 

نه   او د ښځو د شمولېت    ونور چې    وې مقصد دا  یخلفاو کې ښځې هم شاملې وې 



او   ياو مینځتوب له جغ څخه تبلیغ وکړ   ۍاو کنیز   ۍښخو ته د اصلاحاتو او د غلام

د    ې دا د ټولن  .ي او پت او عزت درس ورکړ   ۍ او د آزاد يله تورتم د راوتلو جرات ورکړ 

هم هره ټولنه    ېبرخه وه او وروسته له د  يپروګرام یوه ضرور   ي پرمختګ او اصلاح

بیداره  د روښانيانو پۀ سياسي، مذهبي او فرهنګي جريان کې ډېرې  د پام وړ ده.    ېک

بي بي شمسو، بي بي علائي او بي بي کمال خاتون، بسۍ،  »لکه    او منورې بیبیانې

استبداد او جهالت په وړاندې د مبارزې په    د روښانتیا، دچې    ،«روښاني او نورې وينو 

لنډ ډول د څو مشهورو روښاني    ه. پئ د هغو لۀ نقش څخه سترګې نشو پټول  لاره کې

 :مېرمنو يادونه کوو

بايزيد روښان مېرمن وه. کوم وخت چې پير روښان لۀ ګورګاني  د    «بی شمسو   بی»

ټولو   پۀ  سره  روښان  بايزيد  لۀ  شمسو  بي  بي  کړې،  پېل  مبارزې  خپلې  سره  دولت 

پۀ سيمه کې وه ټوټې  او  د هشنغر  استوګنه  زياته  د هغې  ملګرې وه.  د  .مبارزو کې 

بايزيد روښان تر مرګ وروسته کله چې د اباسين پۀ غاړه د بي بي شمسو د زامنو او  

زړورې  ې  دغمغلي دولت د پلويانو تر منځ سختې جګړې وشوې، پۀ دغو جګړو کې د  

ووژل شول؛ نو    «شېخ عمر، خېر الدين او نور الدين»درې زامن  مبارزې    ېاو ریښتن

دښمنانو د هغو سرونه او لاسونه پرې کړل او بي بي شمسو ته ئې راوړل چې د هغو  

اکر او معنويات پرې بدل کړي او د خلقو لۀ لمسونو لاس پر سر شي. بې بې شمسو  

 :هغه درې سره مچ او ښکول کړل او وې ويل

پۀ تاسو دې رحمت وي چې ثابت قدم پاتې شوئ او د حق پۀ لاره کې مو سرونه  “

زامنو    دا وخت ورکړل”   مبارزې عزم کمزور   شهادت د  د  کړ  ید هغې  بلکې څۀ    ، نۀ 



وخت چې جلال الدين روښاني تېراه ته راغى نو بي بي شمسو ئې هم لۀ ځانه سره  

 .لا زیات دوام ورکړ ې خلق مبارزې ته  یراوستله او د هند د ګورګاني دولت پر ضد به 

د جلال الدين روښاني لور    «علائي روښانۍ»مېرمن  د دغه غورځنګ بله زړوره مبارزه  

،  واو د پير روښان لمسۍ او د احداد چې د جلال الدين د مشر ورور شېخ عمر زوى  

ډېرې   لۀ ګورګاني دولت سره  هند  د  پۀ لښکرو کې  روښانيانو  د  وه. دې هم  مېرمن 

او شو  مړ  احداد  چې  هغه  تر  وروسته  او  وې  کړې  د  ُُجګړې  نو  شوه  ختمه  جګړه 

هندوستان ګورګاني باچا دا مېرمن د هغې لۀ ورور او نورو خپلوانو سره هندوستان ته  

ي چې مېرمن علائي وصيت کړى و چې “کۀ زۀ مړه شوم نو زما مړى تيراه یبوتله. وا

کړئ  مې ښخه  څنګه  تر  احداد  د  او  يوسئ  ليکي چې”.ته  مېرمن علائي    :حالنامه 

  سره   انا تابونه ئې پۀ مډېره پوهه او عالمه ښځه وه. د خېر البيان او مقصود المؤمنين ک

  .و ئې ډېره مهرباني درلودهکلوستلي وو. علائي پۀ سخيٰ مشهوره وه او پر غريبو خل

پمېرمن   مبارزې  او  جګړې  د  زو   هعلائي  خپل  او  احداد  مېړۀ  خپل  کې    ی وخت 

او د هغو د    .عبدالقادر ته ګټورې مشورې ورکولې  راز د روښاني مېرمنو پېروانو  دغه 

باب حالنامې او نورو اصلي متونو زيات واقعيتونه ثبت کړي دي. وائي چې    هنقش پ

يواځې د احداد   کلا کې   ه ، پکلابند کړ کله د روښاني غورځنګ مخالفينو د احداد کور  

  ه ې لیيوه لور پاتې وه، هغه د دې لپاره چې دښمنانو ته ژوندۍ تسليمه نشي، ځان  

ښځمنه  بله  روښاني اعتقاد باندې د ټينګار يوه    هپ  .ه شوهشهیداو    هديوال نه وغورځاو 

د    بېلګهڅرګنده   لښکر  لوى  روښانيانو  د  کله  ده. چې  مېرمن  روښاني  نومې  “بسۍ” 

پ  اکبر  الدين  ورځ    ه جلال  يوه  کښېوت،  راو یلاس  ټول  لاې  او  يو   هيستل  ې  ی  ههر 



راغی، له هغې څخه یې د ته وار    « بي بيبسۍ  »پوښتنه کوله چې څوک یې؟ اخر  

شهرت پوښتنه وکړه، هغې ورته وویل زه روښانۍ یم. بیا ورڅخه وپوښتل قوم او قبیله  

ده بل قوم نه لرم.   روښاني  ېپه زړورتیا ورته وویلی : قوم او قبیله م  هغېڅه ده؟    ېد

د نو  ووایه.  ورته  یې  شاباس  او  کړ  حیران  الدین  جلال  ځوابونو  او  جرات    ې دې 

 باتور اتلان لرل چې ټول یې شجاعت ته  حیران کېدل.  ې نهضت داس

پ  ځاى  يو  سره  نارينو  لۀ  مېرمنو  برخه    هروښاني  کې  مجلسونو  او  غونډو  مذهبي 

ې هم یاو خپله    هښودې ې غوږ ایسته، د خېر البيان او مقصود المؤمنين اورېدو ته  یاخ

 .وعظ او تبليغ کې برخه درلوده هپ

تاریخ له  دورې  روښانه  او  مبارزې  دغې  روښاني    پېښو   يد  چې  جوتېږي  څخه 

کاو  چلند  ريفورمستيک  نسبتاً  او  اصلاحي  باب  پۀ  ونډې  د  د ښځو  دغه  هغورځنګ   .

  غړاوى ي قوانينو پر ضد يو سر  و نسبت او د ټولنې د لاسبرې فضا، عنعن  ه چلند د تېر پ

  چې    نه هېروو،  دا غورځنګ یو پاڅون او انقلاب و   ې لکه هغسې چې په مجموع کو،  

پ پ  ښځې غورځنګ کې    ه د روښانيانو  بدلون  او  لۀ مخې د تحرک    ه د مذهبي دريځ 

ې هم دعوت  ې ښځې یی شو او نور لا کو   ه حال کې وې. ښځې د خليفه مقام تر لاس

غورځنګ    تنګ نظر  ډوګماتيک او  غورځنک یو   روښاني. پر دې اساس  ې ى شو کولا 

آزاد یو  بلکې  و،  و  ي نه  حرکت  یې  چ  بخښونکی  ځانګړتیا  یوه  د ې  حقوقو  د  دښځو 

 اصلاحات وو. برخه کې   هتساوي پ

وویل شول؛   لږ مخکې  خپله  لکه چې  په  او  انصار دغه غورځنګ  د    يبایزید  ښځې 

مهم ګاڼه. نه یواځې بی بی شمسو بلکې آن    ېټولنې نیمه برخه بلله او د دوی رول ی



یی پورې، ډېرو ښځو د دغه غورځنګ آرمانونه وپالل او آن سرونه یې په  علاتر بی بی 

دوی   بایلل.  کې  لاره  یوه  دې  په  هره  دي،  بیلګې  مبارزې  د  د ښځو  او  مقاومت  د 

اف  د  خاطر  ځهمدې  نومونو  په  دوی  د  دولت  فرهنګ  ې ینغانستان  او  علمی    ي مهم 

نامتو د نجونو لیسه او نور.    يلایعد بی بی  په ننګرهار کې  مرکزونه نومول وو، لکه  

ښځو د ټولنیز    ډېرو  ؛غورځنګ څخه پرته هم   روښاني  لهره نه کړو چې  ېدا هم باید ه

را پاتې دي. دا    په لاره کې ویاړلې کارنامې  تعال  ي فرهنګ  عدالت، خپلواکۍ، ادب او

نازو انا، زرغونه انا،  » لکه    ،غورځنګ مخکې او بیا وروسته له هغه   مثالونه له روښاني 

نیکبخته بی  بی  یادولای شو.    « ، ملالهرخشانه،  نور  ډېر  بی  او  بی  د  یوه  دوی هره 

اندازه د درناوی وړ دي. انګریزي استعمار څخه د خپلواکۍ د    شمسو په  دا چې له 

لو د غزاګانو تر مهاله د ملالۍ په شان پېغلې سنګر ته  ووتلې، دا چې د  ټبېرته دګ

او  قې طبیبانې او وزیرانې وروزل شوې  په شان لای  ...نورزایی  ملکه ثریا، زینب، کبرا

چې په پوهنتونو   د جنرال سهیلا صدیق په شان منورې ښځې را میدان ته شوې، دا 

وموندل او    په شان لایق کادرونه مو او مېرمن سراج  او معارف کې د معصومې وردک  

یې د رهبریت او مدیریت دندې   ېاو لویو موسسو په راس ک   ۍآن د علومو د اکاډم 

پل  ړې، د هنر او ادب ډګر کې خویندې وځلیدې،  دا ټول هغه جسارت او خوپرمخ یو 

 ته الګو شو.   راتلونکو منورو ښځو او کړي وو ل و چې روښاني غورځنګ القا حق خپلو 

او   دودیالګران  مسعود:   پیروانو  د  ده  د  او  روښان  بایزید  د  چې  ده  هیله    صاحب 

د  غورځنګ کې او  په روښاني ( اثار)ه نښیرونریدانو مذهبي، علمي ادبي او فرهنګي مُ د

نامتو او پیاوړو غړو نومونه چې د مذهبي، ادبي، علمي، صوفیانه او عرفاني عقایدو او  



افکارو په بیانولو، څرګندونو او لیږدولو کې یې بنسټیز، ګتور او اغیزمن رول او نقش  

 درلود راته په ګوته کړئ؟

استبداد  او  خپلواکۍ غوښتنې    دروښاني نهضت نه یوازې    یقیناً چې   :دودیال استاد  

کار کړی و.د نورو ژبو)دري، عربي  بلکې ژبې او ادب ته یې هم    ضد مبارزه کړې وه،

یې   ترڅنګ  پنجابي(  منظم    او  یو  د  یې  کې  ادب  بنسټ    طریقت   تصوفيپښتو 

روښان په نظم او نثر  بایزید    . نه یواځې پیرنثر یې رامنځ ته کړ  ادبي کېښود، مسجع  

روزنیز، عاطفښکلي،   اخلاقي روښانه کوونکي،  ادبي    ي ،  پښتو او  د  ولیکل چې  اثار 

پانګه   بډایه ژبې  او   بلکې د   کړه   یې  دغه ِغورځنګ نورو پیروانو هم ادب ته کار وکړ 

   .ښکلي نښېرونه یی راپاتې دي 

تاسو د پوښتنې یوه برخه کې د روښاني غورځنګ د پیاوړو لیکوالو نومونه غوښتي چې  

د   ارزاني خوېشک»په ځواب کې  بکر  يملا  ابو  لواڼی،  ، علي محمد مخلص، دولت 

  و نومونه روښانه او نښېرونه یې موجود او نور   ُ«، میرزاخان انصاري، قادر دادي کندهار 

   دي.

پېړ  هجري  لسمې  د  ښوونځی  ادبي  شو دغه  رامنځته  کې  نیمایي  دوهمه  په  .  هۍ 

د خپلواک مغلو سره  له  ټولنیزه اصلاح،  یې  مبارزه،    ۍهدف  وړاندې  په  استبداد  د  او 

کې یې یوه ځانګړې لاره او سبک    ه او ادب په لیکن.  هو   ياو ترق  یووال  عدالت، ملي

کړ  ورامنځته  وروسته  ،  ی  سبک  د وموندل،    پلویان   ر ډېدغه  اوس  روښاني    چې 

  د دوی په تصوف، عرفان او ادب میدان کې    ،قلم   دیږي.  دپه نوم یا  سبک تصوفي  

له فرهنګي او ملي افتخاراتو او ویاړونو څخه ګڼل   زموږزړه پورې کارنامې او فعالیتونه 



الفبد    دوی کېږي.   د  ژبې  معیاري  تورو  له   ېپښتو  نیولېلیکدود  ،  او  تر    څخه  خوږو 

  یوهکتابونو پورې    نثر  ادبي  بیا د او  پورې  دیوانونو    او له ښکلا ډکو   ي روزنیزو، اخلاق

پانګه   بډایه ده  ، چې را پریښېلویه  له  روښاني    . پښتو لا نن هم ورباندې  غورځنګ 

د یو ځانګړي    ( په توګه روښاني ادبي غورځنګد)تر یوه وخته    او ادواري پلوه  يتاریخ

، له  رنګارنګې ښکلی کړ ښتنو شاعرانو دغه فکر په  فکر استازیتوب کاوه، خو ډېر ژر پ

د ملي ارزښتونو   عرفان سره  او  کرکه، عدالت    ، دګډول  غوښتنو  وړاندې  په  استبداد 

غورځنګ او  د روښاني  مسایلو کې ونډه ورکول    ي اخلاق او ښخو ته اجتماع،  ستاینه

ارزاني ځانته د پښتون او   د بیلګې په توګه ملا  .ځای شعوري هڅه وه   یوه پر  لیکوالو 

میرزاخان انصاري    دوینا،    ( باندې لیک او پښتو   ژبه)   کړی او خپله ملي افغان خطاب  

په   انتسابانتسابځان  د خیبر  په دی  او  نورو روښاني    ول  د  او پسې  او خوښي  ویاړ 

نورو پښتنو وروسته  ، چې  منځپانګه شوهبدرګه هغه    ارزښتونو   ملي  له خوا د شاعرانو  

لپاره د یوه  وځلولهشاعرانو هم   . د دې ځانګړي ملي شعور وړانګې د پښتو شاعرۍ 

توګه   په  ښوونځي  ادبي    میراث   يفرهنګغوره    یو ادبي  روښاني  یې  بنسټګر  چې  شو 

 غورځنګ دی. 

 څیړونکي وایي: : مسعود

  .... بنسټ  ))  غورځنګ  او  مکتب  تصوفي  او  فکري  د  روښانیانو  د  روښان  بایزید 

ایښودونکی دی. دی د شور و شوق، وجد او حال خاوند صوفي دی. سماع یې دود  

له لارې یې    (اثارونښیرونو)کړه، موسیقي ته یې پاملرنه وکړه او د منظومو او منثورو  

مقاصد،   او  خپل  اواندو   اهداف،موخې  کړل   نه  بیان  عقاید  او  ګران  .  ...(( افکار 



ستر   دودیال هغه  بیا  تیره  په  او  نوښتونه  دا  روښان  بایزید  د  تاسو  سنت    صاحب  او 

خدمت چې د سماع او سرود په دودولو یې موسیقۍ ته لاره  چوپړ او  شکنه فرهنګي  

 پرانیستې ده، څه ډول ارزوئ؟ 

چې پښتني ټولنه هر اړخیز بدلون ته    وبایزید روښان دې ته ښه ځیر و   : دودیالاستا  

نوښت نا ممکن و. بایزید روښان په دقت سره دا نوښتونه  اړتیا لري. بدلون پرته له  

وکړل، متاسفانه د ده لاره بې اغزو نه وه. د دغو نوښتونو په وړاندې د درویزه په شان  

تبلیغ کاو  ب هیو څو کسانو  او نوښت  تر    ې. یعنی د ده سنت شکني  نه و، خو  ستونزو 

له  او په پښتني ټولنه یې ژور اغیز وکړ. موږ ګورو چې پښتنو    وډېره ښه بریالی روان و 

  سره مینه لرله او آن دا چې رباب د پښتنو خاص ساز او آله وه. روښاني  ۍپخوا موسیق

ل پښتانه  موسیقدوره کې هم  نه شول   ۍ ه  ژوند محروم  پښتانه  او سرشار خلک    ي. 

شپونکي شپیلۍ له    خوښوي، دغرو په تړو کې د  ي. موسیق، ژوندۍ روحیه لريدي

اورېدل شو  لري، چې دې  ده    ېپېړیو  نوم  نړیوال  او د ګډا ځانګړی ډول)اتڼ( یې 

ک فرهنګ   ې وروستیو  د  ومانه   يیونسکو  توګه  په  رباب خو    میراث  له  او  پښتنو  د  پرته 

 . شته نه يبیخ سیمو نوره نړۍ کې 

انصار  بایزید  وه چې  دا  مهمه  ترتیب؛  هر  د   تر   يپه  خلکو ملي   هرڅه  خپلو  د    مخه 

علایق او    يفطر روحیات،  مرام مخې ته ایښی و، نو مجبور و چې د دوی عواطف،  

سره مینه لرله، د    ۍښتني ټولنې له لرغونو وختونو موسیق پذوق په نظر کې ونیسي.  

او اتڼ و. بایزید روښان هم لکه د نورو انسانانو په    يخوشحالیو په ورځ به یې موسیق



او   وزن  او  غږ  ښکلي  او  موزون  ترنم،  د  خامخا  نو  لرل،  عواطف  او  احساس  شان 

 قافیې په رموزونو خبر و او ورڅخه اغیزمن و.

  انسان  پهموسيقي  یا سماع زیاترو طریقو کې شته. سماع د وجد وسیله ده.    يموسیق

غبرګون ښيي. صوفیان خو د عارفانه  ورته    په اورېدو آن ماشوم   ي ، د موسیقكوي   اثر

اورېدو    يموسیق په خپل وجودپه  او كله  ناڅي  رابهرشي    كې  ځانه  له خپل  كله هم 

ترې وسيله    چا سماع بول.  یېُُُڅوك   او   هنرچې څوك يې    پښې وخوځوي، ُُلاسونه او 

او ده  كړې  پرته    جوړه  نه  هدف  له  يې  بولڅوك  بوختیا  بېځایه  صوفییانه    ..یوه 

سماعته    يموسیق كې  اصطلاح  عارفانه  دا  په  وايي،  وایي  ته  حالت  پر  هغه    چې 

هيجاناتو  شور او عاطفي  او وجد او  دننني  وركوي  لاس  ته  عارف  لاس    سره  هغه 

او رسوي.  غورځونې  ته  د پاېكوبۍ  ښكاره  په  غورځونې  لاس  ډول   نڅا دغه  په 

اسلامي شريعت خلاف بول. په   علما سماع ددیني  چې له همدې امله ځينې   دي،

 . راغلې ده  لاس غورځونې په ماناُكوبۍ اوېپا  سرور،ُوجد،  كې سماع د  قاموسونو 

بایزید م هنر خټه کې    ېرت له مخې یفط  ياو د پښتن  وسکین چې هم پښتون و نو 

و، نو آن دا چې د ده د وړکتوب حالات ښيي چې  و  و، له بلې خوا صوفيو اغږل شوی 

  انصار   ه حالنامه كې د بايزيد خوښه وه. پي  لکه د نورو ماشومانو په شان یې  موسیق

شوق، سوز، وجد او جذبې حالتونه د هغه د    د شور،  هجري(۹۸۶-۹۲۵پيرروښان)  يا

وښان د ماشومتوب  رُماشومتوب له زمانې څخه بيان شوي دي. په حالنامه كې د پير 

 يوه كيسه داسې بيانيږي: 



سرود غږېده، د    كې راغى، ساز  )يوه ورځ د يوه واده په مجلس كې يو زلمى په وجد

اویدستګ  پير راوپارېدلې  جذبې  بايزيدانصار  خواجه    رحضرت  راغى.  كې  وجد  په 

پېدا زړۀ كې مې جذبه  )په  ته يې ووېل:  شوې ده، زړۀ مې غواړي، چې    اسماعيل 

خو  ويرېږم،  وناڅم،  مې  پلاره  پير   له  د  اسماعيل  خواجه  وګڼي.  بده  چې  نۀ    هسې 

و، خبر  باندې  حال  )رح(په  روښان  بايزيد  پلار دستګيرحضرت  هغه  ته    د  عبدالله 

په   زمونږ  وېل:  ويې  شو  غوسه  په  هغه  ترسیمووېل،  كې  چا  ه  پورې  دي    اوسه  نۀ 

بايزيد  به  زه  پير   نڅلي،  په  او  غږېده  موسيقي  وناڅي(.  ږدم، چې  نه  پرى    هېڅكله 

او ويې وېل:    له پلار څخه بخښنه وغوښتهبالاخره يې    باندې جذبه غالبېده.   دستګير

نيولى.  نۀ شم  ځان  ده،  غالبه شوې  جذبه  باندې  ما  بايزيد    پير دستګير  په  حضرت 

 شو.( ُانصار پاڅېد او په مجلس كې په نڅا

په خپل ذات    پېدا شو،  ېاو شوق پك  پيرروښان د موسيقۍ په وجه مجذوب شو شور

شو، غرق  كاېناتو ُُكې  شو،  په  غرق  وموند  ژوند  كې  ورته    يې  ځیر مرګ  او    شو،   تم 

  مقصودالمومنين يې وليكه،   خېرالبيان يې وليكه،حالنامه يې وليكله،  الهام ورته وشو،

آزاد او    ، خوځنده کړيې    ژوند   يې وموند،  ژوند  رهبرشو،  نه راووېستل،   خلك يې له تيارو 

نړۍ    ته راوبلل او آرماني   ژوند ټول یې پتمن    ، ورباخښهخپلواک یې کړ، معنویت یې  

 . یې انځور کړه

معلوم و، د عاطفې    وه، د قوم ذوق ور   ېځانګړنه درک کړ   يبایزید د انسان دا فطر 

راز پوه و، نو  ته ېې درناوی درلود، د طبیعت په  په    يځکه یې موسیق  پلوی و، هنر 

د دا  نشو.  یې  خنډ  او  لوروله  و.    انسان  درک  عال  انساني  یو  توګه؛ ده  دې  په    نو 



د ژبې    ېپه ترڅ ک  ېد خپل غورځنګ د پرمخ بیولو او هر اړخیزه مبارز   ي بایزید انصار 

له ښکېلاک څخه خلاصون، ديمسئله، موسیق ژؤند په چارو کې د ښځو    ، تعلیم، 

نوم او د ده غورځنګ    يوو. د بایزید انصار   ییووالی پام کې نیول  يګډون او آن پولاد

  غورځنک یو بشپړ او څو   روښاني  او دغه غورځنک ته د ولسونو درناوی به هیر نشي.

 اړخیز غورځنګ و. 

ان په داسې عصر کې ژوند کاوه چې له منځنۍ  ښیل کېږي، چې بایزید رو و  مسعود: 

ټولې سیمې  پورې  تر هندوستان  او  تر    لو مغو   د  آسیا څخه  .  ئو اشغال لاندې  واک 

پر وړاندې د دوی    هغهٔ  او  د خپلو خلکو  لیدل وو. هغهٔ تېری  په    ظلمونه په سترګو 

ګران    .ولو شاهد و لعظمت د سقوط او له منځه ت لویوال او د پشتنو د هندوستان کې 

او   دودیالاستاد   ګټورو  د  شخصیت  اړخیز  څو  د  روښان  بایزید  د  تاسو  صاحب، 

سره سره، د هغه سره د مخالفینو د مخالفت اصلي رېښې،    او چوپړ  اغېزمنو خدمتونو 

 دک و دلیل او لاملونه څنګه ارزوئ؟ 

ع ده، که  صاحب ستاسو دا پوښتنه ډېره جام  نیرقدرمن او معزز اینج  :دودیال استاد  

له پېژندنې به پیل وکړو، وروسته به د هغه وخت په    اجازه مو وي، نو د  پیر روښان 

اصلي  په  مخالفت  د  او  خدمتونو  اغیزمنو  په  یې  به  بیا  او  او شرایطو  ریښې    حالاتو 

 لنډې خبرې وکړو. 

په ميا   انصاري اوصاحب  پير روښان، چې  بايزيد  آثارو کې په  روښان،  بايزيد    ځینو 

زوى عبدالله  د  و،  مشهور  لمسى    او  مسكين  محمد  شېخ  مسکین  د  بایزید  و. 

له   سپوږمیز(۱۵۲۵) و،    (، ل ۹۳۱)  چې  برابر  سره   جلندرکال  په  پنجاب  نومې    د 



په يوې متوسطې    کې  بركي(کوچني کلي )  يیوه حاشیو د اورمړو د كلي    سیمې کې

په نورو سیمو    . دوی په قوم اورمړ و. اورمړ ګې پرانستېكورنۍ كې دې نړۍ ته ستر 

د چې  کله  دي.  واره  خواره  هم  ک  کې  پنجاب  په  کورنۍ  شرایطو،    ېبایزید  ناوړه  د 

وروسته   لالهاندیو  او  سفرونو  اوږدو  له  او  راووتل  پنجابه  له  امله  له  ظلم  او  ستونزو 

دغه  نو کانیګورم یې د ژوند لپاره غوره کړ.  ،  وزیرستان ته را کډه او هلته میشت شول

)اور  په كانيكورنۍ  د وزيرستان  پورې  اوسه  تر  استوګنه لري  رموُګ مړ(  په  كې  . دوی 

اورمړي ژبه خبرې كوي او هم يو شمېر يې د لوګر ولايت په )بركي برك(    پښتو او

برک په نوم    ي داسې یو اټکل شته چې د برک  .كې ژوند كوي، ژبه يې هم اورمړي ده

کشمیر   او  پېښور  د  چې  وي  به  سیمه  هغه  اوسیدو  د  اورمړو  د  ټکی  )برکي(  د  کې 

او یو  او اورمړ ژبه ډېره سره  وخت دوی پکې اوسېدل.    ترمنځ علاقو کې پرته  پښتو 

کلتور  له  قوم  اورمړ  او  بیخ  ينږدې  پښتنو سره  بایزید    يپلوه  د  ګډ دي.  او  یو شان 

په دې   و چې  هغه وخت  دا  لوري ولاړل.  په  هند  د  لومړی  مغل  ټکورنۍ  وله سیمه 

 واکمن او د پښتنو د سلطنت دوره له ماتې سره مخامخ شوې وه. 

سپوږمیز کال چې بایزید  ۱۵۳۰  بايزيد له خپل تره شېخ خدا داد او خپلې مور سره په  

او په دې سيمه كې يې  كانيد وزیرستان  ند څخه  له ه  پنځه کلن و،   ګرم ته راغى 

ايزيد د  ب   په دې سیمه کې د مغل پوځ او ظلم ډیر محسوس نه و.  ژوند اختيار كړ.

 . خپل تره خدا داد سره تېره كړې ده خپل كوچنيوال زياته موده 

یې   کې  ماشومتوب  د شاګردانو    په  هغه  د  او  پلار  له خپل  كړې  زده  لومړنۍ  خپلې 

خليفه ملا پاينده او ملا سليمان كالنجري په مرسته سر ته رسولې دي او نورې زده  

هم د روحانيت  یې  بيا    خو ه كبله سر ته ونه شواى رسولى،  كړې يې د كورنيو ستونزو ل

ب یې په خواریو او بیوزلۍ  و کوچنیت.  نه وشوهوروز پالنه او  او پوهې په چاپېريال كې  

د ځوانۍ په وخت كې هم له ډېرو اقتصادي ستونزو سره مخامخ شوى،  کې تېر شو،  



ځان يې د سوداګرو له كاروان سره يو ځاى كړى او د اسونو په خرڅولو او رانيولو يې 

لاس پورې كړ، د اسونو پېرودلو او رانيولو په خاطر يې ډېر عمر په سمرقند كې تېر  

پنجاب کې ژوند وکړ،  كړ او له هغه ځايه څخه بېرته پنجاب ته راغى، څه موده يې  

د    حاکمانو   -غل ظلم لیده او هره ورځ یې د بیعدالتي او خانانو مُ   خو ټول وخت یې د

زغملو   ظلم ملا    په  له  پيروانو  اسماعليه  د  يې  كې  وخت  همدې  په  ده.  كړې  تېره 

ليدنه   دوشوهسليمان سره  وكړ ، چې  اغېزه  پوره  ورباندې  ليدنې  راتلونكي   غې  په  او 

تصوف او صوفیانو  ده    .ه ګرځولو   ده پوره پاملرنه را   كې يې د روښانيانو تحريك ته د

یې  د تصوف له مسلك سره    تواضع، صبر، دنیاو هیلې، له ظلم څخه کرکه ولیده، نو 

مينه   شو پوره  يې  پیدا  هڅه  کړهه،  يو پیل  خاطر  په  رسېدو  د  ته  مرتبې  دغې  چې   ،

نور یې څوک نه پېژندل، ترټول ورته نږدې کس، د ده خپل تره    .كامل پير پيدا كړي 

 خواجه اسمعیل و. خواجه اسمعیل نور مُریدان هم لرل. 

بايزيد د خپل تربور خواجه اسماعيل څخه لاسنيوى وكړ، پلار يې د خپل   كله چې 

و، دا ځكه چې پلار يې په نظر كې لرل، چې بايزيد د  شزوى په دغه عمل خوښ نه  

 .ريد شي؛ خو بايزيد د خپل تصميم څخه وانه وښت مُ شېخ بهاوالدين ذكريا  

د قربت او  )منازلو( وروسته  مرحلو  طریقت او حقیقت له  كله چې بايزيد د تصوف د  

وصلت درجې ته رسېدلى و؛ نو خپل پلار او ورور )يعقوب( يې له قاضيتوب او رشوت  

څخه منع كول؛ نو هماغه وو، چې دده او د كورنۍ تر منځ فكري تضاد او مخالفت  

البته له حقیقت تر معرفت او بیا په دې کې تر قربت زښت زیات    .لا پسې څرګند شو 

وصلت د    مزل، د څلو زغمل، ریاضت او عبادات ترسره کول دي. قربت او  روحاني

او بشپړ کړي   تېر  بریالیتوب  په  لوړ درجات دي، روښان دا ټول  او عرفان  روحانیت 

تو شو چې د خپلوي سره  ونشوه زغملای او دې ته چم  يبیعدالت  وو. بایزید د قاض 

 رم ته راغی. و ، نو خپلې کورنۍ سره بیرته کانیګيخه لرې کړ سره ځان ورڅ



مر  دپینځه کلنۍ د عُ مر( سره خپل  عُ او كوچني زوى )كله چې بايزيد له خپلې مېرمنې 

دوران   د  ماشومتوب  د  او  ګُ كاني یعنی  كلي  او  پلار  خپل  له  نو  شو؛  راستون  ته  رم 

دغو مناقشو په ترڅ كې د دوى تر    خپلوانو سره يې په مناقشو لاس پورې كړ، چې د

 ي پاک  تصوف څیلو، ریاضت او روحاني   د  .منځ د اختلاف څپې لا پسې تېرې شوې

وړو زغم اخیستی و،    -له ده څخه د هر ډول غیرعادلانه، غیر زاهدانه او بیباکانه کړو

هماغه وو، چې  لا د دې ډول اعمالو په وړاندې یې د ټینګار او مبارزې ملا وتړله.  

بايزيد خپل تبليغ له خپل كلي څخه پيل كړ؛ خو د مبارزې او تبليغ په لومړيو كلونو  

خپل    كې له سختو مخالفتونو سره مخامخ شو، په پاى كې دې ته مجبور شو، چې له

و، چې  شه  ټول مناسب ځای ننګرهار ښکار   . ده ته تركلي څخه بلې خوا ته ولاړ شي

. ننګرهار کې له  سلطان احمد مومند كره دېره شو   خپل یو آشنا،  د   ، هار ته راغىننګر 

د خپل مسلك    میشت کیدو وروسته یې د عباداتو، دینی وعظ او لارښوونو ترڅنګ، 

پیل کړ. د ده تبلیغ په خلکو ښه اغیزه وکړه او خلکو  ته تبليغ    خلکو    اړهُپه  )تصوف(  

او    يته ژوند، کار او زحمت، پاکعز ولې خبرې د باټپه مینه ورته غوږ نیوه، ځکه د ده  

خلک په خبرو روښانه کړل، د نورو سیمو    ې عدالت په اړه وې. کله یې چې سیمه ک

خپل  ولسونه  ډېر  یې  غوښتل  او  شو  کې  فکر  له    ې لار   ېپه  نو  کړي،  دعوت  را  ته 

 ننګرهار څخه د جنوب په لوري ولاړ. 

لکه څرنګه چې تاسو خپلې پوښتنې کې ویلي دي، ریښتیا هم بایزید روښان په خپل  

چې    و،  اوریدل  او  لیدل  کې  او  وړکتوب  عادلانه  د  پښتنو  د  کې  هندوستان  په 

د لویوال او عظمت دا دوره د مُغل    سلطنت یوه روښانه دوره وه، خو د پښتنو   ياسلام

د مغلو  د قدرت غوښتلو او یو شمیر پښتنو د بیغورۍ له امله  سقوط او له منځه ولاړه.  

ارزښتونه هم د تت    ي په واکمن کېدو سره، هندوستان او په تېره پنجاب کې اسلام

د پراخه ولسونو    يله همدې بدمرغیو بایزید انصار  وروستهکېدو په لوري روان شول. 



شاهد وو، نو د ظلم په وړاندې یې د مبارزې    ۍ ظلم او بیعدالت  په وړاندې د مغول د

 هوډ نور هم کلک شو.

د خپل غورځنګ مركز وټاكه او په لږه موده كې يې ډېر زيات    سیمه  تيرا د  پير روښان  

پلويان وموندل، كله چې   نظر  په    )مسکین(روښان بایزیدد خپل  نفوذ  او  خپل دريځ 

  ټولنه كې درك كړ او په دې پوه شو، چې د مبارزې په سنګر كې يوازې نه دى؛ نو د 

او خلکو  ډاګه    (مغولو )  دښمنانو   ي فکر   خپلو  په  خپلواكي  هېواد  خپل  د  يې  ضد  پر 

اعلان كړه، دا هغه وخت و، چې جلال الدين اكبر په هند او كابل كې داسې لارې  

چارې لټولې، چې له يوې خوا خپل قدرت ټينګ كړي او له بلې خوا افغانان داسې  

ونښلوي، چې منځو كې  پخپلو  ا  سره  او  وال  يو  د  نه  هېڅكله  پيدا  ورته  فكر  زادۍ 

او مذهب( د ځان ملګري    ، دوکهشي، اكبر دغه هدف ته د رسېدو په خاطر )زر، زور 

اسلام  .كړل  مهال  پر  واک  د  پښتنو  او  لویدیانو  د  چې  لیدل  عقیدو   يخلکو    ي او 

یوه سره عیش،   له  مغلو  وو، خو  روان  کارونه ښه  ودانیز  او  ټولنیز عدالت  ارزښتونه، 

 ظلم او د ماڼیو ژوند ته مخه کړه.   ې مغازلې، تجمل، پرغریبو باند

مغلو   دد  خاطر  واکمنو  په  دوام  د  بزمونو  د  عیاشي  د    مادیات دوست ملایان   خپلې 

د اسلام په جامه    س آله شول اولا   . دغه تېر وتي ملایان د مُغلو دځان ملګري كړل 

دغه كار د ترسره    د  لل.  اكبر اطاعت ته رابعیاش او عاشق پېشه  پښتانه د  یې  كي  

دوکه  د مُغل په نیرنګ او وعده    یې   یو څو پیران هم وګومارل ؛یو كولو په خاطر يې  

سيد علي اخوند درویزه وو.  په غلطه تحریک شوی  او بل یې    يترمذ   شوی سیدعلي

، په ناپوهي او د بخُل او رقابت د  پښتونخوا ته ولېږهیې د هندوستان له علاقو ترمذي 

او    که د سیدعلي .  انګیزې له مخې یې د روښانیت او خپلواکي په ضد خبرې کولې

یواځې شرع مخالفت  درویزه  نظره    ي اخوند  له  د شرعې  اما دوی  لار،  یوه  خو  وای، 

او د خپلواکۍ غوښتنې داعیه ننګوله او دا کار یې د    ، مليورهاخوا، د پیرروښان مدني



رهبر و چې قوم    مغلو ژرندې ته اوبه ورخوشې کول و. پیرروښان یو مسکین فقیر ملي

  ي، نیکیو ته لار ورښوده او د دوی دنیایغل له استبداد او له تیاره څخه ژغورهیې د مِ 

د مُغلو    و،    ي ( پلو يولس د پیرروښان)بایزید انصار   . یې غوښتله  يسرخروی  ياو اخرو 

وو، دا    ی غولو لپاره د سترګو اغز مُ خيبر او اټك د ګورګاني  لو سره سره،  ځ  -د ټولو  هلو 

دغو سيمو خلكو تل د ډيلي مغولو پر ضد مبارزې جاري ساتلې؛ نو دغو   ځكه، چې د

ګورګاني   د  و،  اړين  راتګ  ترمذي  د سيد علي  په خاطر  مقصد  د سياسي  ته  سيمو 

مغولو ايجنټانو غوښتل په دغو سيمو كې د دين او روحانيت له لارې د ډيلي د دربار  

د او  كړي  ناكام  او  بدنام  ته    مخالفان  اطاعت  دربار  د  ډيلي  د  خلك  سيمو  دغو 

ولوله په    ۍ. د ډیلی او پنجاب برخلاف، د سند له دریاب را دېخوا د آزادراوګرځوي

دوی په    ، سره سره  ۍ جوش وه او د مغلو انقیاد یې په آسانه نه مانه، د مغلو د واکمن

 زړه کې د مغل ضد و، خو تر دې وخته یې لا زور ورسره نه رسیده.

انصار  بایزید  د  کې  پوښتنه  دغه  خپله  تاسو  صاحب  اینجنیز  منلی  او  څو     يقدرمن 

 ده.  ېاړخیزه شخصیت ته اشاره کړ 

بلې ! بیخی سمه ده. بایزید انصاري، یا نامتو پیر روښان او په ولسونو کې د بایزید  

روحاني هم  مبارز،  محبوب  او  مشهور  نوم  په  قلم    مسکین  او  ادب  د  هم  و،  مشر 

ملي د  هم  او  مبارز  سیاسي  وړاندې  په  مغلو  د  هم  نوښتګر،  او  وحدت    مخکښ 

 غوښتونکی قاید و.  

يو ورو ورو د  بایزید مسکین )انصاري( د خپلې مبارزې په ستونزمنه لاره کې لومړی  

ملي غورځنګ پر مخ      ورپسې داو    په توګه تبارز وموند   سياسي، ادبي او مذهبي مشر

ستاسو له پوښتنې سره سم   .و شد ادبي مكتب بنسټ اېښودونكى    ورسره   بيوونكى او 

 و اړخیزه څېره وه او په دې ټولو اړخونو کې بریالی هم و. څریښتیا هم بایزید یو  



نو كله چې مونږ په پير  وي،  ملي نهضت د مختلفو عواملو زېږنده    هرڅرنګه، چې   

او   ده    روښان او د او    خبرې په اړه  غورځنګ    د ژوند، مبارې  ستاسو له پوښتنې کوو 

په    روښانیانو د  سره سم،   اغیز  نو د  تړاود  دغو پوښتنو سره مخامخ    څه ويل غواړو؛ 

كېږو، چې بايزيد په څه راز محيط او ماحول كې ژوند كاوه او هغه عوامل، چې دى  

تنې  ښنو ستاسو د پو   ده د تحريك موجب شو څه شى و؟    يې ميدان ته راوست او د

د اجتماعي، اقتصادي او سياسي عواملو په رڼا كې د    په ځواب کې به د هغه وخت  

 .مولیک پير روښان غورځنګ په لنډ ډول 

تاريخ د    ښکیلاک او ځبېښاک، د خان، حاکم او فیوډال دحاکمیت د  په مجموع کې  

قهر او غضب او وينو بهولو او د انسانانو د وژلو او پنا كولو په ډېرو ويرجنو پېښو لړلى  

افکار،    مبارزین، ملي  دى؛ مګر ظلم، تجاوز، تالا او تېرى تل په مظلومو خلكو كې

او جدوجهد ټینګار  په    د  تېري  د هر  ډله  ويرژړلې  تالا شوې  او  پيدا كوي  قهرمانان 

چارو یې د ژغورنې    -ممکنه لاروپه هر ډول  څرګنده او عملاً یې  مقابل كې خپله كركه 

او د خلكو    څرګندېدل اريخي اتلانو او ملي مېړونو را راباسي، چې يو شكل يې د تحل  

استثمار   او  مظلومو  ډلې،  وګړنۍ  له  كله  كله  اتلان  داسې  غورځنګونه دي.  ييز  ډله 

نو احساساتو او د ناورين وهليو وګړو خوږمنو جذباتو ښكارندوى  ج ير د و  ،شويو انسانانو 

را او   ډلو څخه  نورو  له  ته کیږي   خواخوږي سره  لپاره    میدان  د دوى د خلاصون  او 

. د  لارښوونه او مشرتوب كوي او كله كله د سربازي او اتلتوب چارې هم ترسره كوي 

او عامې قاعدې له مخې     ي قانومند   ېهمدې مجبوریت او د همد   ، دېهمدې تجرب 

او    تي ، بیعدالپرستي  د مادیت مسکین  د مظلومیت غږ، بایزید    ېتاریخ جبر او د ټولن   د

 .ظلم په وړاندې د مبارزو مخکښ کړ

مظلومانه ژوند    د  ۍ کې د پښتنو په لسمې او يوولسمې پېړ د بایزید روښان غورځنګ  

، روښانه او  ي ، دا په داسې حال کې چې پښتنو)لودیانو( یوه عادلانه، اسلامشو   ي ناج



واکمني لرله، خو ښکیلاکګر مغل د خپلو نیکونو)چنګیز او هلاکو( په دود دا    مترفي 

دلته خبره  .  او ماڼیو له تجمل ډک حاکمیت یې ټینګ کړ  سلنطت ختم او د عیاشي

ملي بلکې  نده،  احکامو  مبارکو  د  اسلام  د  ده.    یواځې  مطرح  هم  د  ژغورنه  ستاسو 

له منځنۍ آسیا څخه تر  پوښتنې په ځواب کې دا هم باید ووایو چې روښاني نهضت  

د   یې  ته  ولسونو  دغو  او  بېداره  وړاندې  په  مغولو  د  سیمې  ټولې  پورې  هندوستان 

 ، آبادي، عدالت، رڼایي او مبارزې درس ورکړ. ۍآزاد

روښاني    او تولنیز معقول دلیل، ضرورت او منطق له مخې   په دې توګه د یو سیاسي

، آن دا چې دا دی څلور نیمه سوه کاله  لاره تر ډېرو کلونو روښانه وه   يفکر او فکر 

 .  استبداد په وړاندی را ژوندۍ  شوه ي وروسته یو ځل بیا د پنجاب د نظام

مُ  عیاش  د  او  اولاد  د  چنګیز  په    غليد  کلونو   حاکمیت  ډکو  ظلمت  له  او  كې    تیاره 

د روښان،  شمېر    بايزيد  يو  او  پيروان  كورنۍ،  یې  معاصريننورو  ده  د    و  هېواد  د 

واكم ملي  او  وطنخپلواكۍ  د  خاطر  په  كولو  لاسه  تر  د  له  نۍ  احساس  پاك  د  پالنې 

كړې، په دې لاره كې يې خپل سرونه قربان كړي  و مخې نه ستړي كېدونكې مبارزې 

هد، پاکي، صداقت،  زُ د  انه  يې  پښت  تبلیغ سره او له بلې خوا د تصوف او مذهب په  

د خپلواكۍ په روحيه روزل او هم يې په پښتو ادبياتو كې د خپلو خلكو د    عدالت او

دري، پښتو او اردو ژبې     .ويښولو په خاطر له ارزښت څخه ډكه پانګه زياته كړې ده

خدمتونو بیلګې ستاسې د یوې بلې پوښتنې په ترڅ کې یادې کړي    ته مو د دوی د

در  له  روښان  بایزید  خپله  په  نښېرونه يدي.  هم  عربي  په  پرته،  اردو  او  پښتو   ،

 وکښل. 

دښمنانو هڅې كولې، تر څو د روښانيانو د ژوند كارنامې  مُغلو او نورو  سره له دې چې  

كارونو   نوم ونوموي؛ خو دغو  په  تاريك(  )پير  د  او پير روښان  مبارزې پټې كړي  او 

  اړهدښمنو ډلو ته د اميد لار نه ده پرانستلې؛ بلكې د پير روښان د ژوند او مبارزې په  



ايټال انګرېزانو،  ناروېژانو،  اروپايانو،  ډېرو  په څنګ كې  ليكوالانو  كورنيو  د  ويانو،  يې 

دغه مترقي    شوروي اتحاد يو شمېر ختيځ پېژندونكيو هم دد    فرانسويانو، جرمنيانو او  

 .ليكنې كړې دي تړاو  غورځنګ په 

له خوا   انقلابونه د هغو كسانو  او  بدلونونه  په نړۍ كې ستر  دا ښكاره خبره ده، چې 

شو،   ويلاى  اساس  همدې  په  ليدل،  يې  دردونه  محروميت  د  چې  رامنځته شوي، 

لومړنى   ضد  پر  قوتونو  زبېښاكګرو  پرديو  د  )نهضت(  غورځنګ  روښاني  او چې  ملي 

ا  په  چې  دى،  غورځنګ  د  مترقي  بابر  د  چې  كوله،  يې  هڅه  او  پيل  توګه  ګاهانه 

د  چې  وباسي،  بېخه  له  ريښې  پير    كورنۍ  پخپله  كې  سر  په  غورځنګ  مترقي  دغه 

 .روښان ولاړ و

بايزيد د  د    يانصار   روښانيانو  او  وړلو  منځه  له  بشپړ  د  مغولو  هندي  د  لارښوونه  په 

پښتنو د پخواني برم د بيا تر لاسه كولو په خاطر داسې تحريك منځته راووست، چې  

( په نامه ونومول شو.  ځنګ دغه تحريك د پښتنو په تاريخ او ادب كې د )روښاني غور 

، له بلې خوا يې  له يوې خوا په افغانانو كې سياسي شعور را ژوندى كړ  نهضت دغه  

 .زادولو لپاره د مغولو پر ضد مبارزې ته چمتو كړل آ دوى د هېواد د 

صاحب، ستاسو د پوښتنې یوه ضمنی برخه د دغه غورځنګ د    منلی او ښاغلی اینجنیز

له  قربانیو او حق بجانب    روښانيانو   د مخکې له دې چې  علت هم دی، خو    يناکام

ناکام  وال په  دوی  د  سره،  وکړو  ي سره  بحث  د  ،باندې  به  مکتب     لومړى  دغه 

په انفرادی اوصافو او د    و،   مشهور   بایزید مسکینبايزيدروښان چې په    پير سرلاري  

 : خبرې وکړومبارزې په وسایلو او ذرایعو 

ته په ډاګه د ګورګانيانو ظلم او د هغوى پر    پراخه ولسونو پير روښان خپلو مريدانو او  

هندي   د  نور  وكړ، چې  امر  او  يې لارښوونه  ته  كړ، هغوى  پيل  تبليغ  او  ضد  عیاشو 



ګورګانيانو له مرييتوب څخه ځانونه وژغوري او د هغوى د ناروا پر وړاندې  بیاکه زنباره 

 .پولادي سنګر شي 

له   مغولو  د  روحانيت لاره  او  د طريقت  خپله  روښان  او  جغ  بايزيد  موثره  يوازېنۍ  نه 

، همدا یې مهمه مبارزاتي وسیله او ذریعه وګرځوله، ځکه دی پوه  .كاميابه لاره ګڼله

بیوزلو ولسونو ښکیلاک    -مظلومو    ارزښتونه پیکه  او د   ي و چې مغل به ورو ورو اسلام

 به زیات کړي. 

او روښانيان پاڅون لاره داسې وټاكله،    و روښان  او  يووال  د  پر ضد د خلكو  مغولو  د 

ګډون   كې  پاڅون  او  يووال  ضد  پر  مغولو  د  ډول  شعوري  په  ښځې  او  نارينه  چې 

شخص و، چې د خپلو مبارزو په لړ كې يې د ښځو او نارينه وو    ۍوكړي، دى يوازېن

زمان یو ډېر   غورځنګ د خپل عصر او  . روښانيلپاره مساوي حقوق اعلان كړي وو

 نهضت و.  يعادلانه او مترق

خپل تېر وياړل تاريخ ته متوجه كړل او ټينګار يې    ان افغان  (يبایزید مسکین)انصار 

كاوه، چې د مغولو پر ضد خپلې مبارزې جاري وساتي. پښتنو ته يې وويل: تاسو ډېر  

قوي ټبر ياست، ټولو سياسي قدرتونو ستاسو د زور او مټ څخه كار اخيستى، تاسو  

يې د نورو پر وړاندې استعمال كړي ياست او هم يې بېرته پر تاسو حكمراني كړې،  

مر مغولو  د  اوس  درلود،  سلطنت  پورې  ډيلي  تر  دوى  یتاسو  د  ياست،  شوي  يان 

ظلمونه ګالئ، راشئ، چې دا د غلامۍ كړۍ د تل لپاره له خپلې غاړې لرې او خپل 

د مغولو پر وړاندې    استثمار شویو مظلومو ولسونو ملي حكومت جوړ كړو. په دې توګه  

  او روحاني   یووالی اعلان او د دوی د ملي نې ډال كړې او له دوى سره يې  خپلې سي

   لښکر غړي شول.   ي بخښونک يآزاد



انصار  لاس    يبایزید  په  ډيوه  خپلواكۍ  د  پايه،  تر  ژوند  خپل  ډیلي د  او  کشمیر    له 

مریدان یې  وګرځېده،  نیولی، تر پېښور، ګومل او وزیرستانونو، تر کابل او بخارا پورې

 ورسره متحد شول. 

و،   مغل  دښمن  لوی  پښتنو  مظلومو  د  کې  ټولو  دې  پښتنو  په  ښکېلاک  د  مظلوم، 

په    شوی اتلولۍ  او  له دښمنانو سره د وطن د خپلواكۍ  مَېن بچيان  او په خپلواكۍ 

روحيه په اشنغر، چوري، تور راغه او داسې نورو سيمو كې په مېړانه وجنګېدل، چې 

ښکیلاک په اسانه   ېچ  يتاریخ ثابتو  .د جګړې هر ډګر يې د دښمن په وينو رنګ كړ 

اخلي نه  لاس  زبېښلو  له  ولسونو  خپلواک  د  نیرنګونو  او  وسیلو  بیلابیلو  په    ي او 

نهضتونه تکوي. له بده مرغه زموږ په سیمه کې د ښکیلاک او پردیو یوه    ي غوښتونک

تباکوونک او  نو مغل هم د اخونددرویزه په شان    ې خطرناکه وسله  حربه )دین( دی، 

مغلو دوکې او    استعمال کړل. د  ې ی  ېغورځنګ په وړاند   عُمال پیدا کړل او د روښاني 

حرب قربان  ېاستعماري  لویې  تراژید  ۍروښانیان  کړل.   ۍ او  مخ  روښاني   سره  د    حتا 

 . ئنهضت ښځینه مبارزینې په ډېر تراژید ډول ووژل شو 

د لمر تودوخه  زادۍ په ژوند پوره نه شو او نه ده د اده  كه څه هم د پير روښان ارمان د

رڼا اخلاق،  هوليد   او  داهیانه لارښوون  يمعنو   او  يخو لاره،  عادلانه  په  ې ارزښتونه،   ،

او وسله والې جګړې بې تاثيره پاتې نه شوې، په    اثار   روښانیانو ادبي  دمجموع کې  

او په ټوله پښتونخوا كې يې د اعمومي ډول يې پښتني شعور بيدار ك نارې  ړ  زادۍ 

د ازادی    د روښانیانو   .، عجیبه ده چې دا میراث تر نن ورځې را پاتې دی خورې كړې

د  نورو ملي   توغ څوکلونه وروسته ملاپنده، دچکنور ملاصاحب،  او    هډې ملاصاحب 

مبارزینو د انګریز د استعمار په وړاندې اوچت کړ، درې سوه کاله وروسته بیا دا توغ  

دا دی منظور خان هم  اوچت وساته او    ې په وړاند  ي پنجاب د ماشالای  پاچا خان د

استخباراتو   ي نظام  همدا توغ په اوږه لري. سره له دی چی مغل، انګریز او پنجابي



پیرانو، تبلیغاتو، وسلو، تطمیع، توهین، تحقیر، تعجیز،    ي، زراو زور، مصنوعې له دوک

او برید کار اخیستی دی، خو د روښاني   تبعید، تجرید، زندان  له    وسله وال  نهضت 

 بخښونکی ارمان او مبارزه ژوندی ده.  ي او ازاد يدور بیا تر نن پورې  مترق

لكه څنګه، چې مخكې اشاره وشوه پير روښان د خپل وخت سياسي، ادبي او مذهبي 

په   يې كولاى شو  افكار  درلود، چې سياسي  پوره لاس  يې  په سياست كې  او  مشر 

 :لاندې درې اساسو بنا وبولو 

 :زادينو اولسو لومړى د 

 :زادۍ كليات يې دا وود ا

د ظالمانو او ظلم پر وړاندې په كلكه سره مبارزه، د روښان د سياسي مبارزې      :لومړی

او غورځنګ يو عمده عامل دا و، چې مغولو پر افغانانو ناوړه ظلمونه كول، ده د مغولو  

مظلومو او تر ښکېلاک دغه ناوړه ظلمونه د سر په سترګو ليدل؛ نو هماغه وو، چې د  

 .په ملاتړ او دفاع يې توره وكښله لاندې ولسونو 

خپلو    :دویم روښان  چې  خاطر،  دې  په  دا  اجتناب:  او  دوستي  عدم  سره  مغولو  د 

 .پيروانو او مريدانو ته ويل، چې تاسو بايد له مغولو سره هېڅ ډول مرسته ونه كړئ 

په سياسي    : درېیم روښانيانو  د  كې  مرحله  په دې  تسليم:  عدم  او  قرباني  سربازي، 

خپل   ښځو  او  نارينه  روښانيانو  د  كې  لاره  دغه  په  چې  وو،  بايلل  سر  كې  تګلارې 

سرونه د خپلواكۍ په خاطر قربان كړي، پخپله ميا روښان، دده زوى جلال الدين،  

نورو مريدانو او پيروانو يې په دې لاره كې  ،  ي میرمن الای او  احداد د روښان لمسى 

 .سرونه ايښي دي

 :د افغانانو د حكومت بيا جوړول: م څلور 

په دې برخه كې پير روښان ته پوره څرګنده وه، چې افغانان يو زړور او غښتلى ټبر  

هم   يې  هندوستان  پر  چې  كوم  مترقدى،  اسلامي ډیر  عادلانه،  رغنده،  واک    ي ، 



، په هند    ېنړۍ ته سترګې پرانیست  ېنو روښان    بایزدپه هغه وخت كې، چې    درلود.  

واکمن افغانانو  د  له خوا    يباندی  مغل  زنباره  او قصرنیشین  پرست  مادیات  د عیاش، 

د افغانانو د اسارت دوره او هم د بابر او د هغه اولادې د  ړنګه شوه، وروسته ورپسې  

واكمني   پورې  درياب  امو  تر  غاړو څخه  له  په  ټینګه شو ګنګا  اسارت  د  افغانان  او  ه 

وريتېدل كې  اور  اوسوځنده  داعیه  نجات  د  ولسونو  د  ترتیب  دې  په  سياسي  د    . 

 توب وجیبه بایزید مسییکن ته ورترغاړې شوه.   مشر 

روښانيانو سياسي تشكيلات لرل دا ځكه چې پير روښان پښتنو پخپل شرعي امامت   

. د افغانانو حكومت يوه خزانه  ول ورك   مالیاتمنلى و او ده ته به يې شرعي عشر او  

هم درلوده، عشر او ماليات به يې له خلكو څخه ټولول، لاسته راغلي عايدات به يې  

 .د ملي روغې جوړې په برخه كې مصرفول 

 :د افغانانو شاهنشاهي : پینځم

و عادل امام او حكمران  روښانيانو سربېره پر دې چې يې غوښتل له خپل منځ څخه ي

ا او  ټينګه  ولري  لومړى خپله واكمني  دا عزم يې هم درلود، چې  ژوندون ولري،  زاد 

واكمنۍ   خپلې  تر  هندوستان  بېرته  څېر  په  لوديانو  او  غزنويانو  د  وروسته  او  كړي 

 .  لاندې راول او په دغه سيمه كې د پښتنو د پخواني عظمت ډيوه روښانه كړي

ډله   كوله، چې حاكمه  يادونه  توګه  په غوڅه  ته  مريدانو  او  پيروانو  خپلو  روښان  پير 

ستاسو ستر دښمن دى، لازمه ده، چې د دوى د چپاول او تېريو پر وړاندې نه پخلا  

پيروان   خپل  او  وكړو  مبارزه  پخلا  یې  كېدونكې  نه  په  وړاندې  پر  ګورګانيانو  د 

 .روزلو   كېدونكې روحيه

په میراث  ده پيروانو په پښتو ادب كې يوه لويه او ارزښتناكه پانګه  له بلې خوا ده او د

ا  پریښې ادبي  څنګ  تر  مبارزو  ټولنيزو  او  سياسي  د  روښان  پير  د  فرهنګي ده.  و 

راغل موازي  هم  وه؛    لبدلونونه  نه  ژبه  درباري  كې  وخت  هغه  په  ژبه، چې  پښتو  او 



پكې   تكړه شاعران  وموندله، ښه  ارتقا  ته  ژبې  بلل كېده، فرهنګي  ژبه  بلكې عوامي 

پيدا شول؛ لكه ارزاني، ميرزا خان انصاري، دولت لواڼى او نور، چې د صوفيانه ادب  

برخه كې لويه برخه لري،    نثر  دپه خصوصيت سره لوړ مقام لري. پخپله بايزيد هم  

څو كتابونه؛ لكه خيرالبيان، حالنامه، صراط التوحيد، مقصودالموْمنين، فخرالطالبين، 

 .مكتوبات او داسې نور يې وليكل 

په   څخه  نړۍ  دې  له  بايزيد  چې  كوي،  ګوته  په  را  پايله  دا  ته  موږ  څېړنه  پورتنۍ 

ناكامۍ لاړ؛ خو د غورځنګ )نهضت( دانه يې لا تر اوسه په پښتونخوا كې د ودې او  

وركو  اثمر  د  پسې  پرله  او  ده  كې  حال  په  غورځنګونه؛  لو  او  مبارزې  غوښتنې  زادۍ 

ان غورځنګ په خيبر  خكندهار كې، د خوشال خان او اېمل    پهلكه: ميرويس نيكه  

كې، د لوى احمدشاه بابا شاهنشاهي جوړېدل په هند كې وينو، چې د زورګيرو قوتونو  

حقونو،    نهضت د ښخو د  روښانيپه مقابل كې يې د خپلواكۍ بيرغونه رپول دي.  

اقتصاد او  ادب  سواد،  دا    وغوړېد  ي معارف،  اسیا  منځنۍ  تر  دوی  و.  هم  علمبردار 

د   کې  بیړۍ  نولسمه  په  لمسی  یو  دوی  د  چې  ده  عجیبه  وه،  کړی  اوچته  داعیه 

پاتې هیواد کې  ستاجک او وروسته    د معاصر تان ډېر بیوزله، له معارف څخه محروم 

وزیر معارف  د  او خپله  بنسټ کېښود  لوی    معارف  یی  ته  تاجکستان خلکو  د  او  شو 

 خدمتونه وکړل.  

يووال استقامت،  د  چې  ده،  شوې  ثابته  دا  ته  سره    افغانانو  لرلو  په  نفس  عزت  او 

چې  كولاى شي ترق  د ،  اقتصاد يعدالت،  حقونو،  د  د ښځو  مدنیت   ي،  او  پرمختیا 

او دښکیلاک ملاتړي د دوی دا ارمانونه خاورو سره    ي ي، خو ارتجاعمرام ته ورسېږ

د    تر نن ورځې پورې  هغه عال مفكوره ده، چېارمانونه    يذکر شو دا      .يکو   ېخاور 

هر غورځنګ او هرې دورې تحول د محيط او ماحول د ټولنيز، اقتصادي او سياسي  



او دا    عواملو د بدلون سره سره په نه شلېدونكې او نه پخلا كېدونكې بڼه دوام لري

 دی نوی نسلونه یې شاهدان دي.  

 

 خوشال خان خټک په خپلو شعرونو کې وایي:  مسعود: 

 په هر څه کې ننداره د هغه مخ کړم 

 چې له ډیرې پیدایۍ نه ناپدید شو 

 ... 

  واړه د یو دی نه شته غیر   ----که مسجد ګورې که دیر 

 چه مې وکړه د زړه سیر   ----بیا موند په هر څه کښې  ېیو م

 ... 

 يوه ســـــــــــجده په اخــــــــــــــلاص ښه ده

 "نـــــه ســـــــــــــــــــــــــــــل زره پـــــه ريا " 

 تــــر عاصـــي نـــه لا بتر هغـــــــه عابد دى  

 چې په خـــــپل طـــاعت به عجب يا به ناز كه 

 ... 

 هر تشنه، چې د وحدة په سيند سېراب شي 



 ده و تــــه ســــراب شــــي  ونـــــور همـــه جهان  

*** 

ویل کیږي : خوشال خان خټک د تصوف په سمندر کې یو لاهو )غرق( شاعر دی   

خپلې   وخت  هغه  بیلګې  دې  او  وه  بیلګه  اړینه  یوه  ژوند  د  مهال  هغه  د  تصوف  او 

تاسو د خوشال خان خټک   په پښتني چاپیریال لا ډیرې خورې کړې وې.  څانګې 

کې د تصوف فلسفي رنګ څه ډول    او شعرونو   ( اثارونښیرونو)او د ده په    سټهتصوفي  

 څیړئ؟ 

نابغه خطاب کړی دی. دا    : دودیالاستاد   خوشحال خان خټک ته ډېرو لیکوالو د 

یواځې دا چې د تورې او میدان اتل و، بلکې ډېر اوچت قلم یې   ځکه چې هغه نه

پوهېد  درلود. خوشحال اصولو  ټولو  او ولسي  پښتني  په  او  هخان خټک   تاریخ  له   ،

جغرافیې څخه خبر و، دیني زده کړې یې پوره وې، د هغه وخت په ریاضیاتو، نجوم  

سپیو، باز او    ياسونو او تاز   ښه پېژندل، د اصلي  بوټي یې ډېر ي  ، طبوطب آګاه و   او

کوترو او نورو الوتونکو او ژویو په اړه یې عجیب معلومات لرل. په تصوف کې یې هم  

او پولادي وه. د او پوهه کلکه  منازلو خبر    عقیده  له  او طریقت  له  و تصوف  و. سره 

دې چې په شعرونو کې یې د ژوند تول اړخونه څرګند دي، خو دا چې په دیوان او  

ب   کلیاتو کې یې د عرفاني نه یواځې د تعجب، بلکې د  ېلادب ډېرې غوره  ګې وینو، 

ه اشعار  او خواږ   ښه ویل  ادب کې  خبره ده. خوشحال بابا عرفاني  ېستانیې او زده کړ 

 دي:   ې اشعارو څخه غوره شو  بیتونه د ده له تصوفي  څو  ې ، لاندنلري 



 د جهان ننــــداره ګوره                وه سترگي ړ راسه وغ

 د آسمان نـــنداره ګوره       چی ښايست لري په ستوریو 

 به هر شان ننداره ګوره         د دې خپل وجود په باغ کي

 د باغوان ننداره گوره         ې چی هر گل و ته نظر كر 

*** 

او غامض    ابیات  ډوله پېچليدی که څه هم کله کله فلسفي    ي د ده تصوف اسلام

په طريقت کي د شيخ  یې ډېر ژور او عال دي.    معاني   لري، خو نه هم  کلام او بیتو 

زړور او  بی ریا،      زړور،تصوف هم  خوشحال خان خټک سلوک او  د  و.  قلد  رحمکار مُ 

روښاني  د  او  بابا  رحمن  میرزاخان،  روښان،  پیر  چې  دې  له  سره  دی.    غښتلی 

  د عرفاني   اشعار لرل، خو د خوشحال بابا په اړه به د ده غورځنګ تولو قلموالو تصوفي

بڅادب   حسن،  ېو  او  جمال  د  چې  کړو،  جوتې  فناوحدتمشاهده،  لګې  نور   ،  او 

 تجلیات پکې منعکس دي:  تصوفي

صوفیان الله پاک جمیل  د جمال مشاهده :    تجلی او  يمعنو   اند د خوشحال بابا په  

شُغل حسن  د  تعالی  خالق  د  کې  هرڅه  هم  پرمخ  زمکې  د  بول،  ذات  حسین    ې او 

: /وفى الارض آيات للموقنين  ي. قران عظیم الشان کې بیان راغلی دی، فرمایيوین

دنيا ده هر شی یو    ېدا دنیا یوه ښکل   الذاريات. یعنې   –و في انفسكم أفلا تبصرون  

وای د عرفان شیوخ  تناسب پکې لري.  او  الله پاک جمیل ذات دی، جمال    ينظام 

عرفان او تصوف کي د قدرت د جمال  جمال دی.    يخوښوي. بهترین جمال معنو 



  له او    ي ینې وظر بیلابیلې ښکلې منعارف د دنیا    ی. عابد د  یو بنسټیز مفهوم  ننداره  

منظرېیو   ې  هر  برخه    ې ښایسته  تحقیق  او  عرفان  د  د  ټولويرا څخه  منظرې  دا   .

ګڼي،  ي اله نښه  د    ځواک  آثارو  د  قدرت  د  ځايونه  ډېر  چي  کي  عظيم  قرآن  په 

خوشحال بابا  .  هم راغلی چې یو یې ښکلا ده  ې ، اعجاز یوی دی ارشاد ش  ې مشاهد 

نور    ېچ هم   حقیقت  د  ويني  شی  ځكي  پ هر  وړانګي  ورته  جمال  د  او  ورته  ليږي 

ب د  د ې ښکاري.  توګه  په  بابا  لګې  کې  خوشحال  شعر  صانع    یو  د  قدرت  مصنوع  د 

   ښودلې ده: مشاهده 

 شيليده   ې په صورت باند ېهــــر وېښته چ

  د شناخت ور به درته و از کاشيکه پر خیر 

 خاص بنده د خــــدای هــــغه ګڼه خوشـــــحاله

 چــــــي د ځـــــــان په معرفت یې سرفراز کا

*** 

د تصوف   وروسته  معرفت  ریاضت څخه  د سخت  لري، چې  مقام  لوړ  منازلو کې  په 

ذكر دى    ېدا هغه مقام دى چي الله نور السموات والارض ك ،  سالک وررسیدای شي 

ک ننداره  په  نور  دغه  د  کيږي    ې صوفي  محوه  پای  دومره  دی  ې یچی    . حیرت 

عرفان لوړ درجات    د   اتو پوره خبر او آګاه دی  موضوع  خټک په دغو خوشحال خان  

او معلوم دي، سالک  خان    ابد صوفيه    ورته  د  پاره  له  انسان  د  او  بول،  كبير  عالم 

په   او  گڼي  معرفت  معبود  د  ربه )پیژندنه  عرف  فقد  نفسه  عرفه  دی. من  قایل   )  



بيله دغو ظاهري حواسو چي د مادي خواص   په دنيا کي  خوشحال خان د معرفت 

هغه نو د معرفت وړ بول چي په    ېحواس هم مني چ  يدي يو بيل روح او بيل باطن

خان د انسان د بدن عجائب يو يو ښيي وروسته نو د    هغو سره حقايق درك كيږي.

 : ټینګوي او وايي  بنسټ ورباندېمعرفت فلسفه او د خپل تصوف 

  کيږدي ې عارفان د سر په سترګو ګوت

 د خپل زړه په سترګو ګوري تماشا كي 

*** 

 بل ځای فرمايي: 

 ه شته مبارك شد عرفان  ې سترګ ېکه د 

 ې استقلال كړ  ېه ننداره چ زار پد گلـــــ

 رنگ و بوی ورکړی چا دی؟  ې گل ته هس

 لال كړي  ېپاڼ ېد لاله د گل چا هســـــــــ

*** 

ي او دا ټول د الله  ینخوشحال بابا د ژوند او نړۍ رنګارنګي کې هم ښکلا او عظمت و

د نندارې میدان   ورته د تعمق او  جهان او کُل مخلوقات    پاک د خلقت رازونه ګڼي.

 ، په لاندې بیت کې یې لولو:  او له هري خوا د معرفت انوار اوري ښکاري



  دلیپه هر لوري نوبهار دی غوړیــ 

 به دا ننداره نه کا   ېوخوره چ ې ګستر 

*** 

دی، د نړۍ د   دقت وړد    جهان کُل  چی    يخوشحال خان بابا چې اشاره کوي او وای 

د جمال په ننداره  خلقت هغې ته مصنوعي نظر باندې کتلو څخه د صانع قدرت مني  

فهم او  له هر شي څخه د معرفت    ېي او په پای کاړ کیږحیرت ته  ژور تفکر او   ېک

 : اخلي اثر

 حسن وركا  ې ه و تورو خاورو هسپ

 نع د خالق يم په صُ  زه حیران پاته

*** 

قدرت یې لیدلی، نړۍ ورته ډېره ښکلې او   ي بابا چې کُل جهان کې دقت کړی، اله

  ې رنګونو خالق یي ستایلی دی. د نړۍ له مشاهد  رنګارنګ ښکاره شوې، د جمال او

عارف    . وحدت د تصوف روح دىد وحدت بیان هم ګورو.    ې وروسته د ده  اشعارو ک

الله    او تصفيه كوي وروسته نو له ماسوا   لومړی د نفس تزكيه   د طریقت په سفر کې 

له    یپه هره اندازه چي د ده دغه عزلت او ليري وال   . ان ژغوريځ، له هر شي  څخه

الله څخه ډيريږي هغومره د وحدت خوا ته نژدي كيږي خو په پای کې    اماسو   دنیا او

، نو د حق  په ټوله كائناتو كي بيله يوه )واحد( بل څه نه ويني چي د نورو فنا راغله

دا مقام    عارفانو ورستی مقام او   حق لیدل د   وحدت درک کول او د   .  وجود پاته شي



په تصوف کي ډېر لوړ دی صوفیان يكي ورك دي منصور بن حلاج په دغه لار كي  

د وحدت  .  د. د وحدة الوجود او وحدةالشهود مسئله یوه باریکه موضوع دهان بايلو ځ

په ډول   د شهود  لومړی  په تصوف کي  په ډول  مسئله  الوجود  د وحدت  وروسته  وه 

په  په )وحدت( سره  حقيقي جمال  ته ځیر دی او    ۍباریک  ېشوه. خوشحال خان د

 . هره خوا كي ويني

 که دیر  ېکه مسجد گور 

 واړه یو دی نسته غير 

 ې بیا موند په هر څه ک ېيو م

 وکړ د زړه سير ې م ېچ

 مځ ه سیر گر پای ځهغه 

 چی تری نه رسيږي غير

 يو دوه سي  ېه اصول باند پ

 خير   ېباند  ستهکه نځ

  و ويني خوشحال دیخوشحال ی

 ورته ورك دى غير و زیر

 ***  



لاري    د طریقت د  چې وحدت شهود درک کړي،  خان پیرکامل هغه بول  خوشحال

پرته د حق نورو ته نظر ونه کړي.  دا مرتبه    ترڅو سلوك هغه وخت بشپړ شوی بول  

 : يوای  ورته د یګانګی منزل ښکاري او

  بیا ها له يگانگي له حاله لاف کړه 

 که د غیر اندېښنې له زړه خرج کړي 

*** 

 بل ځای دا روحاني مسئله داسې بیانوي: 

  ای خوشحاله  ېنن کړ  ېه عشق ک نيست پ ېصورت د که دا خپل 

 ان د هستی لاف کړه وایه زه هم هست د ده یم بيا دي ځ

*** 

د   توګه  دې  خوشحال په  د    د  او    يشاعر خان  لارښوونې  تصوف  د  کې  ابیاتو  ګڼو 

تحاد، یووالی، تساند او توافق دی. له اختلاف  د خوشحال بابا فلسفه احالات ګورو.  

د ریاضت او  کرکه لري، وحدت ته رسیدل او کُل جهان کې په وحدت قایل کېدل  

مجاهدې او  سير  تصوف  آخر  -او  مادبول.    سلوک  د  بابا  په    يخوشحال  ارزښتونو 

معنو  پېژندنه،    ي پرتله،  پاک  الله  د  پېژندنه،  ځان  کړه،  زده  تعلیم،  پال.  ارزښتونه 

د ده برداشت دا دی چې د تاکید کوي.    ېباند   ۍ عزت ژوند او آزاد  تعلیم، تربیت، د

دي. د ده  له نظره؛    ې فاید   ېحقیقت د موجودیت سره سره بیا هم بیځایه مباحثات ب



د د   اړخ  فلاسفه    ستایونکو   مادي  د  کي  و جدال  لار  په  حقيقت  د  قال  و  قیل  لار  و 

 : او وايي  بول  يناپوه  ، اختلاف دي ورکول 

 غلي ځخلق ناديده دي په خبرو پسي 

  پوهېدل  يپه حال د  ېجار تر عارفانو چ 

 مذهبه يکي هونيره قال وقيل  واوياد

  واړه سر هوا پخپل مطلب پسي دي تللي  

 هم دننه هم دباندې   ينور د لمر د  هواړ 

 رته دا نور دی پر هر شهر په هر کليېهر چ 

*** 

کوي.   تاکید  وحدت  په  هم  بیا  کې  پای  چپه  حقیقت  مومي،    هر   ې دا  سالک 

ستايي،  ی  خوشحال  چ دا  ي  دی  حقیقت  د    ېهغه  عارفانو  نو د  ده،  پایله    ریاضت 

 : کوي  ېاړه وروستۍ فیصله داس ې خان په د خوشحال 

 سترګو  رنگ خاني وکړه په ېهس  ېیار م

 ورم واړه دی دی ـــچی و هر لوري ته ګ

*** 



موندنه فنا ده. خوشحال   او د تلاشونو   موخه  ،د تصوف یو بل منزل او د عارفانو درک 

ژبه بیان کړی دی.    ي اړخه د فنا مفهوم په شعر   خان په خپلو اشعارو کې له تصوفي 

یو   ېمخک چې  دې  راوړو  -تر  یې  بیلګې  چې؛   ،  دوه  ووایو  او فنا  باید  طریقت    په 

او  کې  تصوف   مقام  ډ مهم  یوه  په  خو    ، ده  ه که لار له ستونزو  پیر  د  مُرید  ترڅو چې 

غه مقام ته نه شي  د    ، يپه دې لاره باندې تر وروستي منزله سفر ونه کړ   لارښوونه  

او د ) موتوا قبل    د رسېدای. شيخان، اهل تصوف اوعارفان   خان فناعين فنا بول 

  دا ده.  او پیچلی بحث دی، موخه ورڅخه هم  د تصوف یو لوی ان تموتوا( مطلب هم  

روحي صبر او تحمل او  کيږي او ډېر    سره موندل   ة چې فنا په مجاهد  ي متصوفین وای

چ  يجسم غواړي  ټولو    سالک  ېزيار  خپلو  تېاتخواهش  ي دنیای  -اديمتر  شي و    . ر 

 : ښبيرا مقام داسي دا د تصوف  خوشحال خان  

 درته وایم  ېهمیشه که ژوندون غواړ 

 همیشه کوه د نفس سره جهاد

*** 

خان د یو مومن په توګه په دې عقیده ده چې الله پاک خپل بنده ګان د    خوشحال 

.  د ده فلسفه  دي  ې حقایقو پوهېدو باندې اړ کړ   آزمایښت او د آخرت د توښې لپاره د

او   و منل  باید  دا حقیقت  ژوندون دوه سره تړل حقیقتونه دي،  او  دا ده چې مړینه 

،  يته د تصوف له پلوه ګوري، مړینې څخه نه ویریږ  او ژوندون  ینېړوپېژندل شي. م

د او  له کتمان  د حقیقت  پوهېدل ګمراه   خو  نه  فلسفه  په  دنیا    يژوند  د دې  ګڼي. 



باق بل  ته  په    يمرګ  پیل  د  ټول    وګهتسفر  کې  متصوفين  ګوري.  دوی  په  او 

خټک   خوشحال عالم    خان  د  روح  انسان  د  چي  وايي  او  گڼي  ژوندون  عين  مړينه 

نو روح خپل    څخه نفس وځي، کالبد تش شي،چي بدن    . کله دس سره کار لريقُ 

فنا څخه اصلي ته صعود كوي.    )اصل(مرکز له  رسیږ  دلته  ته  د   يبقا  په    او  مړینې 

د    شعر کې  په خپل یو تصوفي خوشحال خان  پرتله تر ډېره د بقا په فکر کې وي،  

 : بول   په مثالڅاڅکي او   حربد   په تشبه او کنایه سره  انسان مرگ وصول 

 ه شان درومم په څه شان راغلم په څ

 ه له سي درومي بیا یم نېب ېقطره چ 

*** 

،  نو مرگ تر ژوندون ښه دى  ، دهاو بیا بقا  روحاني ارتقا   ې په مرگ ک  اند صوفیانو په    د

 څېر بول: په  ېندار ېسپنه د ه توره اودا ځکه چې 

 چار د مرګوني معاينه ده

 ښه تر ژوندونه هر آئینه ده 

 شه ماته کا آئینه سازه کا پښ تې

 شه نه ښه آئینه ده چی تر تې

*** 



محبوب رضا ترلاسه کول، د تصوف یو    معشوق وصال ته رسیدل، د  حقیقی عشق، د

  نې یله م. دا  دنيا ده  )عشق( ېتصوف د خپلوي او مينمفهوم دی. عرفان او    يمحور 

 ي خوشحال د شاعر   شعر په ژبه ښه بیان کیدای شي، څوک خبر چې د  ډکه دنیا د

زه به همدا وه. خوشحال په مینه کې زښت زیات زړور دی، دا زړورتیا یې له  ېیوه انګ

عشق او   ياو حقیق  ، نفسانييابیات موږ مجاز   ي کومه کړه؟ د ده دومره مستانه عشق

دنيا د قدرت د جمال مظهر    په نظر کې   صوفي د    او تفکیک ته ځیر کوي.    يباریک

هر ځای د هغه جمال تجليات او انوار    يدی د حقیقت په سترگو و گور   ې ده نو چ

 د هیچا سره دښمني نه لري. نيا ټوله محبوبه ده د صوفي په نظر کي دُ . ويني

چ خان  وایي    ېد  ې خوشحال  نو  راسي  ته  او  مقام  کرکه  دی،  خوږ  محبت  او  مینه 

ه جوړ بول  خعشق تر کینې غوره ګڼي. انسان له انُس او محبت څنفرت زهر دی.  

متصوفانه  او دغه  بشرسر   فكر  عارفانه / له  د  او  مومي  هم  فكر  اجتماعي  يو  یت،  ه 

  او     تساند کې لټوي، خو په نفاق ځوریږي   انساني کرامت جوهر په متقابل درناوي او 

 : ي، نو وایيخپګان ښکاره کو  ي او بدبین يغندي، په خواشین  ډول اختلافات  هر

  اصل سره دوه او یا مذهبه  ېيو ب

 خدایه که بنی آدم فريق فريق سه 

*** 

په    ارزښتونو   يخان د اشعارو تومنه او خوندور جوهر د اخلاق  زیات د خوشحال  و ترټول

عال انساني   ځلولو کې دی. خوشحال  او  د تصوف  يسجایا ستای  اخلاق  اخلاق   .



نبو   ي مرکز  یې  کې  اشعارو  زیاتو  ډېرو  په  دی.  هم   او    ي زړی  ستایلی  سیرت 

. د دغه ډول اشعارو په ولوستلو سره د اخلاقو درناوی او رعایت ته راوبول  يلوستونک

  ایمان   کلک معتقد مسلمان او د پوخیو  بابا  خوشحال خان خټک  ویلای شو چې؛  

ه چا پټه نه ده او په دې اړه یې هم  هغه مینه ل  له خدای او رسول سره د  .څښتن و

د خوشحال بابا کلیاتو کې اهل بیت آنحضرت یو د یادونې وړ    .  يد   کړيونه  سپارښت

بحث دی. هغه درناوی او ستاینې چې ده د مبارک پیغمبر او آنحضرت د اهل بیت  

کیږي.   لیدل  مثال  لږ  یې  کې  اثارو  شاعرانو  نورو  د  دي،  کړي  بیان  اړه  د   بابا   په 

  پېغمبر د اهل بیتو او کورنۍ سخت عاشق او لیوال و. هغه په مختلفو ځایونو کې د 

اهل بیتو ذکر کړی او د اهل بیتو له دښمنانو یې خپله کرکه څرګنده کړې ده. هغه  

د خوشحال    .په تېره بیا د حضرت امام علي علیه السلام لوی مینه وال ګڼل کیږي 

بابا دا لاندې شعرونه له حضرت علي سره دهغه د مینې او دا چې هغه حضرت علي  

 .د کوم مقام قایل و ښه څرګندونه کويته 

 ي و که پکار دې وي د خدای پیژندګل

 د علي بیا پیروي د محمد کړه 

 کوم ایت چې به راتله پاسه له عرشه 

 متلي لا په فرش به یې علي و 

 محمد چې هغه راز یې په معراج کړ 

 یکایک و و علی وته جلي 



 په محشر به هغه تور مخونه پاڅي 

 چې یې نه دي تورې خاورې د تلي 

 علي چې دوه وینې په سترګو  اومحمد 

 احول ده احول په دا کار کې 

   د زړه زنګ په بل صیقل نه لرې کیږي 

 په دوستۍ یې د علي ده مصقلي 

 که دا هومره ویل کا ورته رخصت دی 

 محمد دی پېغمبر علي ول

 د علی د آل دوستی د ایمان زړه دی 

 څوک دې شک په دا په زړه نه راول

 د علي د آل په مدحه کې جنت دی 

 د خوشحال خټک په دا ده تسلي 

*** 

نورو ارزښتونو ترڅنګ د تصوف او عرفان او    يد خوشحال بابا په کلیاتو کې د اسلام 

هغه د کورنۍ غړو د وصف او هغو سره د مینې څپې په    د اسلام د مبارک پیامبر او د

هم په یو شعر کې یې  دولسو امامانو په باب    دهمداراز  یې.    شعري ژبه وینو او لولو 



څخه په ډیرو    )ص(چې د خدای رسول    ان خپل نظر څرګند کړی دی. هغه دولس امام 

و  روایتونو کې   فرمایلي یې  امامان وي    یادونه شوې ده،  به دولس  د امت  زما  چې 

 دی.   )ع(  ياو وروستی یې مهد   چې لومړی یې علي

  ته لومړنۍ  و صوفيسموالی    عمل او فکر  د  ،تزکیه د نفس  ارزښتونه،  يزهُد، اخلاق

خو  خان  خوشحال  ده،  اخلاقو    وظیفه  سمون  ا د  اشعارو  ده  د  و.  مبلغ  اكثر    لوی 

د وګړو چوپر په ورين    اوانزوا    ،خاکساري درويشي  ، صبر  ، قناعت  ، دي رضا  ياخلاق

پټه خوله    ،تندي  قناعت،  ترخو حالاتو   او دژوندون  له   صبر،  یې  نور ټول  او    تحمل 

د خوشحال بابا د    او توصيه  کړي دي.  په خپل كلام كي ستايليو سره  اخلاق  غوره

، چې  لو کلیاتو څخه پایله تر لاسه کیږي ژواک، روایاتو او ټو   -دیوان)بیاض(، زیست

عالی اخلاقو    دوست، د  ، پاک نفس، زاهد، زړور، ولسپال، آزاديي متق  حوشحال بابا

کې دپوره    نیا ډېرو شقوقو او فنونو مسایلو او د دُ   ي لرونکی او توصیه کوونکی، په دین

تصوف او عرفان برخه     هم و او د  مطالعې او تجربې خاوند و.  په دې لړ کې صوفي

 له ورایه څرګنده ده.  یې په اشعارو کې

صوفي او عارف وُ او که نه؟  د   اند ایا رحمان بابا یو تمام اعیار  رستاسو پمسعود:  

  کې، د نورو شاعرانو په پرتله د تصوف رنګ ډیر زیات څرګند دی.  رحمان بابا په شعر

مهرباني وکړئ په دې اړه په لنډه توګه معلومات راکړئ، او دا راته ووایاست، چې د 

 لري؟    ن کې کوم ځانګړي توپیرونه شتو   مجازي او حقیقي عشقده په 

او   : دودیال استاد   نامتو  د  چې  کله  وویل؛  کې  بحث  ټول  په  تصوف  د  لویو   موږ 

یعن  یادیږي،  هم  یې  نوم  پیر  د  نو  کیږي،  اخیستل  نوم  د فلاني   ېصوفیانو  چې    دا 



پیر یا مرشد فلان عارف و.  دا یو ډول اعتبار بخښل او د اعتماد ټکی دی.    صوفي

همدې پورته لیکنو کې موږ هم دا قاعده رعایت کړه، د هر سالک نوم مو چې  یاد  

بابا د  کړی، د پیر یادونه هیڅ ځای کې    هغه پیر مو هم ښودلی دی، اما د رحمان 

بابا   رحمن  چې  کوي  نه  انکار  هیڅوک  دې  له  دی.  صوفیانه  یې  کلام  خو  نشته، 

صوفي نه و، خپله رحمن بابا هم ډېرو ځایونو کې ځان ملنګ او دروېش ښودلی دی،  

دا دوه صفتونه پرته له سالک بل چا ته نه استعمالېدل. خو د مرید او مرشد مسئله  

یې قطعي نه ده روښانه. په دې اړوند به ډېر لنډ ژوند او د ده تصوف یا نه تصوف ته  

 ورشو:

بابا د يو ښه او صوفي شاعر په توگه پېژني. د پښتنو کوڅه په   ډېری پښتانه رحمن 

لکه مخکې مې  کوڅه، کور په کور او کلي په کلي د رحمن بابا شعرونه ويل کېږي.  

نو  نشته،  شطحیات  کې  شعر  هغه  د  وویل  ملایان   چې  یې  خطيبان    ځکه  په  او 

لپاره   زړورتوب سره   ایتونو د مطلب د څرګندونې )تشرېح کولو(    د جومات پر منبر د 

یو  نه هیروو چې  دا هم  د  نو  ، ځواناشمېر هنرمندانو   وایي.  او مجلسونو کې  دېرو  په 

 .  هم ویلي دي منګي او رباب سره  

او معقبولیت سره سره دومره    د نه دي  محبوبیت  مالوم  ژوند حالات  د  بابا  .   د رحمن 

د خو  و،  نه  دنیا  د  تارک  هغه  چې  دې  له  تظاهر    سره  او  تجمل  خانی،  شهرت، 

پالونکی هم نه و. داسې ښکاري چې ډېر بیوزله هم نه و، خو قانع و، خصوصاً قانع د  

ښکار  ورڅخه  وکړو،  نظر  ته  سیمې  او  قوم  دوی  د  که  لحاظ  په  په    يتصوف  چې 

سپوږميز لېږديز کال د جمادي الثاني    (۱۰۳۸)عبدالرحمن بابا د  ملنګ مشهور شوی  

کلی د پېښور  بهادر  کلي کې زېږېدلی دی.    «بهادر»له پېښور سره نژدې په    (۲۱)پر



. د دې  سوېل خوا ته درې ميله ليرې د کوهاټ د سړک غاړې ته نږدې پروت دی

وو لرونکي  ژوند  بسیا  او  معمور  ښه  د  وخت  هغه  خلک  پلار  سیمې  بابا  رحمان  د   .

پلوه    ي خېل ستانه او له اقتصاد  ي ، غور عبدالستار نومېده. هغه له آره غوري خېل وو

.  له دې ټولو  او ښه په تول پوره   ل. غوري خېل د ځمکو خاوندان و لشتمن قوم و 

دُنيا  مادیاتو او  له  حرص نه درلود،  چې رحمن بابا  مشهور او سم دی  دا روايت    سره  

نه درلوده،  یې  سره   و مينه  له  .  وقانع صبرناک  په عمر    بهادر کلي   دا چې د ځواني 

دې لامل وي چې د ژوند دوه ځایه    نو ممکن دا هم دهزارخوانۍ کې استوګن شو،  

تېرول یې د دې سبب شوی وي چې اوس یې موږ ته ژوند ټول معلوم ندی او د مینې  

علومو استاد   يکه پیر یې نه دی معلوم، خو د دین  .په اړه یې هم حکم نشو کولای

بهادر کلي کې    و، چې  «عبدالحق رحمة الله عليه »نامتو عالم  یې معلوم دی، هغه  

د متنۍ اوسېدونکی وو. عبدالرحمن بابا د قرآن مجيد او د  اصلي  ميشت و. دا عالم  

  ُلېږديز ُ(۱۰۵۲)دين نورې لومړنۍ زده کړې د دغه مشهور عالم څخه زده کړې. په  

کال کې يو بل مشهور عالم د مولانا محمد يعقوب زوی مولانا محمد يوسف عليه  

دغه عالم  ُُور کې استوګن شو. هغه له آره يوسفزی وو. عبدالرحمن بابا د رحمة په پېښ

دغه د    .نه هم فېض تر لاسه کړ. د دغه مشهور عالم نه يې فقهه او تصوف زده کړل 

تصوف ټکی موږ ته راښيي چې که پیر او مرشد یې نه و معلوم، مګر له تصوف یې  

کلي بهادر  عبدالرحمن  ملنګ  لرله.  معنو   آګاهې  نشو،  پاته  هم  جسم  يکې   ي او 

ُُهجري کې د پېښور نه کوهاټ ته ولاړ او  ُ(۱۰۵۵ُ)هجري يا   (۱۰۵۴ُ)په  سرګردان و،  

يې   کړ.    ۲۳هلته  تېر  عمر  له  کاله  یې  کوهاټي » هلته  عبدالله  بهادرخان  حاجي 

، مګر دا وخت یې هم د  نه درس زده او د دين يو پوخ عالم ترې جوړ شو   ُ«نقشبندي

قطع  د  يتصوف  خو  نشته،  د)نقشیند  حکم  یې  کې  تخلص  استاد  د  ي دغه  ټکی   )

وړ دی ترې جوړ شو  یې  . همدغلته  تامل  لوی شاعر  داسې  يو  او  کړه  پيل  شاعري 



ور  نن  بهرنۍ    ځُچې  په  بلکې  پښتانه،  ټول  کې  افغانستان  تاريخي  په  يوازې  نه  يې 

او ډېر اشعار او ټول دیوان    نړۍ کې په پښتو ژبه پوهېدونکي ناپښتانه يې هم پېژني 

 خپل شعر ته یې ویلی دي:   .بهرنیانو ژباړلی هم دی

 هم نغمې کاندي هم رقص او هم خاندي 
 د رحمن په شعر ترکئ د باګرام 

*** 
محمد صديق  »شته، دې ته چا ډېر پام نه دی کړی هغه دا ده چې     يیو بله باریک

یې     «يپېښور  ټينګ سره  او  وه  مينه  درلود  ېُډېره  يې ورسره  صوفي،  هغه    ېاړيکي 

. دا خبره مې تر دې پورې وکړه چې د ده تصوف د دوو شکونو  عالم وو شاعر او لوی  

رګند نه دی. له  څترمنځ دی: شعر یې عارفانه، خو خپله یې د تصوف طریقت او پیر  

ماورا څرک   د  په پرتله،  زمیني عشق  د  په شعر کې  بابا  د رحمن  ټولو سره سره  دې 

عشق په لومه کې و    یا نفساني  يزیات دی، یا که دغه دروېش مشربه شاعر د زمین

مینه)   او  بابا عشق  وایو: د رحمن  دلته ده چې  وینو.  هم، خو کلام یې تل مجازي 

بیخ  ډېرو ځایو کې  په  ده  له منځه    ياسرار( دی، دا ځکه چې  توپیر  او)ته(  )زه(  د 

 وړی دی.    

عیار صوفي  بابا تمام  نه  و   نو ویلای شو چې که خپله رحمن  یا  او  و و،  و، خو کلام 

دی چې موږ مخکې هم مثالونه ورکړل. دا سمه ده چې ده    اکثریت غزل یې تصوفي

ویلي دي  نه  د  شطحیات  یې   نه  د    يافراط  او  یې  ځایه  څو  خو  مومو،  نښې  وجد 

سفر و  سیر  دایمی  او  فنا  د  شان  په  کړ   منصور  شویو   ې یادونه  یادو  مخکې  د  ده. 

 شعرونو ترڅنګ به یې دا صوفیانه شعر هم ولولو: 

 شوه په طلب کې  ي چې حاصله مې له حسنه روښنای



 ورځ لکه آفتاب په لار روان دی زما روح  شپه او

 ستا په زلفو په رخسار پسې رحمان دی بې وطنه

 مسافر د هندوستان و خراسان دی زما روح

*** 

   » ته د  وحدت الوجود    چې مطلقاً    وتوګه د کلام یوه بله راوړ   بېلګې په  لته به یې د  د

دی/ دی  اوست«  واړه  دههمه  کې  ،  اشاره  معبود  خپل  هرڅه  صوفیان  چې  دا  او 

موزون   خلاصه کوي، دا خبره مو مخکې رڼه کړه. دلته به  دا موضوع د رحمان ډېر 

 تصوف استازیتوب کوي:   او له معانیو ډک بیت کې وګورو چې د ده د

 زه د يار مينې په يار باندې شيدا کړم 

 که څوک ما ګڼي زه نه يم واړه دی دی 

 دا بل یو بیت یې د الهی تجلی اظهار څرګندوي:  

 هغه زړه چې خدای روښان کا جام د جم شي

ُدا جام کې ورښکاره تمام عالم شي   په

***ُ



په دی توګه ستاسو د پوښتنې لومړۍ برخه ځواب مومي. مګر نه هیرو چې یو شمېر  

بیان پکې ښکاري. یا جسمی عشق  زمینی  د  سړی حیران    اشعار یې هم شته چې 

 ښکلا او مینې رنګ جوت دی:  يشي؛ په دغه بل شعر کې یې د دنیایي او طبیع

 شتهُکه يې مخ په زلفو پټ وي باک يې نه 

 تل په ګنج باندې پراته وي اژدها 

 زه له کوم يوه کمنده سر وکاږم 

ُکمندونه دي هزار د تورو زلفو 

***ُ

 یا دا بل بیت: 

 په يوه غمزه د سترګو يې فنا شوم 

ُسر تر پايه بې بنياده بې بقا شوم 

***ُ

او  ې پورته بیت چې ګور  به وایې چې عبدالرحمن په ښکلي مخ مین و،  نو خامخا   ،

 همدارنګه: 

 کج زلفان کج ابرويان لکه چې ستا دي 

ُنه لړم شته نه ماران دا هسې شوخ 



*** 

ستاسو د پوښتنې دوهمه برخه چې د مجازی او حقیقی عشق د توپیر په اړه ده باید  

 ووایم چې:  

عشق مسئله زښته زیاته او ډېره هنرمندانه او په ښکلاییزه    ن بابا دیوان کې دمد رح

ېړونکو د ده دیوان ته )دعشق  څکره کتونکو او    ده، آن دا چې ډېرو ادبي   ېبڼه راغل

چې عشق یې یواځې تصوفي او عرفاني نه،    ي دیوان( نوم ورکړی دی. څېړونکي وای

ګونی)   دوه  عشق  بابا  رحمن  د  وینا:  په  دوې  د  و.  هم  زمیني  او  جسمي  بلکې 

dualistic ادراکاتو او  احساساتو  د هغه چا عواطفو،  یا حقیقی ،  ( دی.  زمینی  د  چې 

مجاز  کړی،  تجربه  نه وې  ماورا عشق نشي   ي عشق کیف  په    او  ده  درک کولای. 

کې    شعر، چې په  یې دومره دیځواک  معانیو کې عجیب توازن ساتلی دی. د بیان  

یا د ځینو له نظره   او سلبي    اړخ مثبت  یا  دواړه اړخه ايجابي    توازن او مانا ښندلو يې د  

 مثال: . یې دواړه ښکاري منفيهغه 

 رحمن حسن د يار وينم په پرده کې 

 ی د بوی چارې يې همه د خوند په شان د

*** 

او بیا    ي یا طبیع  نو زیاتره په دې باور دي چې د ده د مینې یو اړخ یا اول قدم انساني

.  عشق و. دواړه ډوله اوچته تفکیک کیدای شي  يیا الوهیت  ورپسې بل قدم یې رباني

هغه طبیعی مینه    يهغه چې مطلقاً یې شونډې، وروځې، مخ او ظاهري ښکلا ستای 



ژوره مانا او د ربانیت تقدس پکې راغلی هغه نو بیا مجازی مینه ده.   ې ده، خو هغه چ

ظاهري جمال و ښایست تجربه نه لرلای، نو د غیبي جمال په اثر به خبر نه    که ده د 

حقیقي    و او نه به یې تلقي کولای شو. ملنګ عبدالرحمن د مجازی عشق په پوړیو د

د د  مینې  د  دی.  ختلی  ته  لوري  هغه  رو معراج  زیاتره  ته  شعرونو  عبدالرحمن  ېش 

کم کسان دي   د صوفیانه او عارفانه ادب مینه وال دي، نو   ې، چي کسان مراجعه کو 

  ي چې د ده عاشقانه غزلیات )حقیقي مینه( بول، بلکې زیاتره یې صوفیانه او د مجاز 

سطح او  بېباک  کوم  چې  کله  خاطر  همدې  په  بول.  ډک  څخه  برداشت    ي مینې 

غرضونو په موخه نقل کړي، له   يښکلا او جسم ي کوونکی د رحمن بابا کلام د ظاهر 

خبرو کسانو د غوسې او نارضایتي لامل ګرځي.  بیا به هم د ده د    ژورې مانا څخه د

 عارفانه کلام یو دوه بیلګې وګورو، قضاوت به وکړو: 

 عاشقي چې تر کماله ورسیږي

 له لاسه زغم یې مرهم شي   د خپل یار

 یا:  

 دا دولت د خدای په داد دی 

 مونده نشي له نسبه 

 عشق څه هسې علم نه دی 

 چې حاصل شي له مکتبه 



 مکتب حال د مذهب وایي 

 عشق سیوا دی له مذهبه 

*** 

وونکې وایي چې د دروېش عبدالرحمن د زمینی عشق تجربو،  ت دغه ځاې کې کره ک

 (.  ذوق اين باده ندانی بخدا تا نه چشی ) عشق کیف ښودلی  يده ته د اولوهیت

عشق، مینه او محبت لرل یو د احساس، عاطفې، رغبت او میلان  مفهوم دی. دا  

دی.  و م بحث  ګډ  تصوف  د  ورسره  او  ارواپوهنې  او  فلسفې  پېژندنې،  د ښکلا  ضوع 

  ژوره مینه دومره اغیز لري چې کله کله انسان)عاشق( بل حالت ته بیایي. د نفساني 

الوهیت د  او  )مجنون(  ته  حالت  دې  وای  يعاشق  ته)مجذوب(  حالت  .   يعاشق 

د  څومره   ياله   صوفیان عشق  هر  په  تنده  مینې  دې  د  او  لټوي  کې  ذوق  په  مینې 

 ګڼي.    ې نکو څښاک سره نه خړوبید

د فزیک   يد رحمن عشق ، خو  يغرضونو  دواړو څرک ښکار   يجسم  او  يدیوان کې 

متصوف مخلصان وایي چې نه، هغه یو قانع ملنګ مشربه عابد و، هغه شوخ طبیعته  

مشربه و، دا چې دیوان کې یې سراسر د مینې    او عیاش مشربه نه و، بلکې صوفي

عرفاني  دا  ښکاري  ټکي  عشق  تر   او  دي.  ادبي   مفاهیم  ډېرو  زښته  نقادانو،   اوسه 

ر یې  ظڅېړونکو، صوفیانو، د ادب او شعر مینه والو او آن عوامو د ده دیوان لوستی، ن 

ورباندی ورکړی او تقریباً هر پښتون د رحمان دیوان لري، نو ځکه نظرونه هم توپیر  

او    ي ټولو وروستي تحلیل څخه ښکاري چې د رحمان بابا اشعارو کې د جسم  لري. د 



شعرونو کې تر    يمینه زیاته ده.  د ده عشق  او تعال  يمینې په پرتله مجاز   يفزیک

او روحاني  -طبیعي اما ژوند کې یې    نفسیاتي غوښتنو رباني  پیوند زیات مطرح دی. 

وجد او د شطحیاتو نښې نه ښکاري، دا هم ددې لامل شوی چې شرع هم    يافراط 

ورباند شوی    ېډېر  زیات  محبوبیت  کې  عوامو  یې  سبب  دې  په  او  کوي  نه  غرض 

 دی. اکثریت یې مینه صادقانه روحاني بول.  

عرفاني ادب  تحلیل کوونکي    د ده له اشعارو ښکاري چې د ده مینه استمراري ده. د

وایي چې روحاني عشق ثبات نه مومي، بلکې یو تپاند او هڅاند اشتیاق او شوق او  

نو  دی،  استمرار  او  دوام  اتصال  د  اړیکې  معنوي  د  سره  خالق  صوفي  له    ځکه 

 ورځ لک آفتاب په لارروان دی زما روح(.    :) شپه او ي عبدالرحمن وای

تاسو   چې  توپیرونه  ډوله  دوه  کې  کلام  بابا  رحمن  د  و  دا  صاحب  اینجنیر  قدرمن 

کومه مينه او ښه پېژندګلوي چې د عبدالرحمن بابا په  پوښتلي وو، خو ویلای شو چې  

 شاعرانو په برخه شوې نه ده.   ډېرو نورو برخه شوې ده، هغه د 

په   بابا  رحمن  کومد  نه  هم  مبالغه  دومره  هغه  چې    ، اړه  نصيحت  ووایم  يو  صرف 

، بلکې دغه د  لرې و  څخهنزاکتونو    له مسایلو او د ژوند لهد دُنيا  یا  کونکئ شاعر و ،  

 ی يو حساس او نازک زړ   ونکی،اوسېد عادي  د دې دُنيا  معنوي شتمني لرونکی شاعر  

د    اغېز، د ترُکو د حُسن  هاو اثر اچخامخا   اړیکو شاعر وو ، په هغه د دې دُنيا حُسن او  

شاعري   اکثر  چې  ده  دا  حال  دي،  شعرونو کې شته  په  وحدیُهغه  د  تصوف  د    ة ې 

خو بيا هم نرمې او نازکې جذبې    ،د عشق الهي او عشق محمدي نه ډکه ده   دالشهو 

سره وي    ېکې څرګندېږي کومې جذبې چې د يو عاشق د دُنيا د معشوق  کلامې په  ی

 :يیلکه چې وا



ُکړې ُُزه رحمن چې يار ووينم وايم خدايه خېر

 اتـه ذګډه ښاپېرۍ ده د بني آدم لـه 

ُزه رحمـن پـه خلـقـو د زلـفـو بـنـد يـم 

 لا د پاسه سور پېـزوان او بلـه نتـه 

ُمعشـوقـه که د خپـل سـر پـه بهـا مـومـي

 و رحمـن و تـه وړيـا ده بهـانـه ده 

ُهم نغمې کانـدي هـم رقـص او هـم خـانـدي 

ُد رحمـن په شعـر تـُرکـی د بـاگـرام 

 چـې خاطر د هغې مستې آزار نـه شـه

ُسهل کار دی کـه رحـمـن پـه زړه ازار شـي 

ُې جوړ کړه ستا د قتل اسبابونه یبيا 

ُُارغـوانـي جـامـې چـې اغونـدي رحـمـانـه  

*** 

 :د دنیایي ژوند مسایل  رحمن بابا او 

ُهوښيار مه ګڼه هوښيار ددې دُنيا 

 بې وقوف دی وقوف دار د دې دُنيا 

ُروښنائي په هغو زړونو ده حرام 

 چې پرې کښېني گرد غُبار د دې دُنيا 

*** 

اړه یې ویلای شو  په  او ښایست خوښونې  د    د مینتوب  بابا  د  خپل  چې رحمن  کلي 

خو    درلود، ې  یوه او د عزيز خان غوندې خان ورور يا تربور  او وراره و وی  ز مشر    خانانو 

نه  د ژوند په شان    يمبارک نب   د ې  ید وفات په وخت  ډېر لیوال نه و  دې دُنيا    بيا هم د



حديث  دا  )ص(   مبارک رسول اللهد  . داسې ښکاري چې نه دينار ،درهم په کور کې و 

نو ځکه رحمن بابا    ، »الفقر فخري« يعنی زما فخر زما فقيري دهیې خوښ کړی و:  

دُنيا کې   دنیا  په دې  یې  نه  نه،  مادیات دوست  او  کړه   شهرت طلب  بلکې  خوښه   ،

 :ښکاره یې ویل

ُڅوک دې راکاندي قسم په کردګار 

 که درهم لرم په کور کې يا دينار 

 :خو بيا هم رحمن بابا د چا نه څه نه ؤ غوښتي او خلقو به مالدار او شتمن گڼلو 

ُزه دينار او درهم نه لرم په کور کې 

 ولې نور عالم مې بول دُنيا دار 

ُهم په دا چې نه له ځايه چېرته خوځم 

 نه د هېڅ يوه مخلوق يم منت بار 

*** 

او   وو   لرحمن داسې ویلياله دغو ټولو څخه به لنډ ډول نتیجه واخلم چې ملنګ عبد 

 د خپل ژوند انځور یې داسی راښودلی دی: 

 دا دُنـــيــا ده بــې وفــا بـې وفـا ده بـې وفـا

 نه ئې مـخ شته نه ئې څټ شته لـکـه لـوټـه د صحـرا 

 پـه يـوه گــړۍ ئـې مــخ وي په يـوه ګـړۍ ئـې شـا 

ُخدائ څوک پېښ مه کړه رحمانه 

ُبلا  ګرن ـ ېپـه دا هـسـ

*** 

د  ، خو دغه  یُد  یپه عرفاني اصطلاحاتو ښکلمطالعاتو له مخې یې  دیوان    د تصوفي 

،  یُداسې انځور شو   د میناتوریست د مویک په رنګونو د يوه ماهر هنرمن   ښکلا میناتور



ي. دلته هنر او فکر داسې اوبدل شوي، چې يوه  یږژر نه رسچا فکر ورته    هر  دچې  

لري،   حيثیت  حجاب  او  پردې  د  لپاره  بلې  د  جسمښکلا  فزیک  ي نو  او    ي او  مینه 

لکه د لمر شغلې  پیوند یې همداسې. د ده د شعر هر بیت باید    پروردګار سره  روحاني 

 .  ، ولیدل شيچې تر منشور لاندې څو ډوله ليدل کېږي 

د  رحمن بابا  ډېرې جامع او په زړه پورې پوښتنې په اړه به ووایم:    ېستاسو د دغ  نو 

ځوان  چې بايد  امن، سولې، ښکلا ستاینې، تقوی، تواضع، پند او نصیحت شاعر و  

ورڅ راتلونک د  ه  خ نسل  واخلي  يروښانه  الهام  اشعار  لپاره  او  دیوان  ده  د  بډای  د  . 

مانا   يهنر  او  ته    ذوق  خزانې  پټې  ادبي يوې  د  ده.  خزانه  بیخي  بلکې  دی،    ورته 

د یې   اشعار  ترڅنګ؛   ستاینې  د  مینې  د  د عرفاني  صنایع،  او    ادب  اصطلاحاتو 

خاشعانه او عارفانه  ۍ په  ملنګ او    ې، درویش مابد مينېد ده  .  مفاهیمو لرونکی دی 

احساسوو او دیوان یې د پندو عبرت، نصحیت  خواخوږۍ  عرفان  نړۍ کې د اسلامي  

سکون وسیله    . عوام یې شعر خوښوي او دوی ته د مدرسه دهمعنوي  ستره    ې او روزن

یاد یې ضبط او حفظ کړ   ده، ځکه یې هر یو په شوق لول . د ده هر  ي د  ې او په 

کشفیاتو او ساینس له امله  د    ترړو کې او  -ستومانه منډ  ېشعر د مادیاتو په دې ستړ 

 کول دي. ښکلو باغچو، تازه ګي او فرحت تماشا او دمه و ذهنونو لپاره د ستر 

رحمان بابا د وجد او شور په  حالت کې ځان او جانان سره یو بول او دا د    : مسعود

 هم دی. لکه چې په خپل یو شعر کې وایي:   بنسټوحدت الوجود د عقیدې یو 

 خپل جانان مې هسې نقش دی په زړه کې 



 نه پوهیږم چې رحمان یم که جانان یم 

 ما وی زړه د مومن عرش دی خبر نه وم 

 چې به عشق زما دا عرش کاندي ویران 

 عاشقي یې تر هغه حده بیهوش کړم 

 چې نه هوش لرم نه سر او نه سامان 

 ... 

 څه لید لرئ؟  وند تاسو په دې اړ 

په اړه موثق معلومات   د تصوف، طریقې او پیر بابا    رحمنواښاد  د ار   :دودیال استاد  

له کلام څخه یې ښکار  اما لکه څرنګه چې تاسو پوښتنه کړی ده،  د    ينشته.  چې 

  ې د کلام یوه بیلګه رااخیست  ېتاسو ی  ېوحدة الوجود مفاهیم پکې ښکاريږي. دلته چ

ب  وایاو رحمن  پوهیږم چ  ېچ   ي ابا  ی   ې نه  ته د رحمن  په خپله حق  دا   م که جانان، 

نورو شعرونو کې یې    ، څو ي شک او ابهام نه پاتې کیږ  ې دلو مفهوم ښيي. دې کېرس

د تصوف په  عموماً  مفهوم شته.    توب اود فلسفې پلوي  د  وحدة الوجودهم کټ مټ  

کې  بم لور حث  له  شریعت  د  الوجود  مخ شوی  يوحدة  ،    سوال سره  د    نوځکه دى 

د ) وحدة الوجود او وحدة الشهود ( پر ارزښتونو ځانگړي    تصوف تر مينځ  شريعت او

شوينظريات   ن . دي   رامنځته  افراطېله  ډېر  مرغه  لښکر    يفزیک   ي که  د   او  ټکر 

نه د او دلایلو کې  يلیدل شو   يراایستل  مناظرو  په  اما  باور  .  ي  څرګندو متصوفين 

الله   هر  د()ج،چې  په  لري،  نه  اړه  پورې  لوريو)جهتونو(  او  مکان  او    زمان،  وخت 



او په ټولو    يواجب د  او منل  وجود  د خالق تعالی  هرځاى کې حاضر او ناظر دى ،  

کی    ي ( په در  ) ټول _ هغه دى ځکه وایو چې  دى نو  او آګاه  کلياتو جزياتو پوره عالم  

لنډ    ډېر  وحدة الوجود دا د  هم  )همه اوست(.   يوحدة الوجود ته منسوب صوفیان وای

باور دي ،چې   ېمني او په د وحدة الشهود کي دلیل ویوون شرعي  د  تعريف دى ، خو  

د خالق واجب الوجود ذات ځانگړى او ضروري، وجود يې مستقل او په خپل وجود  

خو  دى،  قديم  او  دايم،  قايم،  ترتله  حادث    تل  او  قديم  د  نو  دى؛  حادث  مخلوق 

د ناشونى دى  گډون،  له مخې  ادراک  او  کو   . عقل  تاکید  الله    ې چ  يشرع  د  موږ 

)لید په  دلته  وینو.  نښې  قدرت  د  کیږ -پاک  تاکید  په  يشهود(  عظيم .  الشان    قرآن 

  :آيت کې څرگندونه داسې شوې ده  پینځه دیرشم  نور د مبارک سورت په  ، دکې

. د هغه د نور مثال داسې دى: لکه په  مکې د نور مالک دىز د آسمانونو او  ( )جالله  

  روښانه تاخچه کې ،چې ډيوه روښانه وي او ډيوه په ښيښې کې وي او ښيښه د يو 

 .چې د زيتون د برکتي ونې پر تېلو بليږي   ځليدونکي روڼ ستوري په څير وځليږي،

دغه ونه، نه شرقي خواته وي او نه غربي خواته وي ، د هغې تېل له ډېرې سپېڅلتيا  

څخه خپله رڼا کوي، که څه هم اور ورته رسيدلى نه وي ؛ نو رڼا د ډيوې پر رڼا د تېلو  

د دې په تفصیل کې شرع او فقیه داسې توضیحات     .پاسه وي ه  ، يو نور د بل نور ل

جالله  :  يورکو  پر خپل نور هغه چاته لار ښوونه کوي ، چې اراده يې وشي او پر   ( ) 

مثالونه محسوس  عيني  ته  خلکو  پر    وردگار  مخې  له  محسوساتو  د  ترڅو  بيانوي، 

. کیدای شی رحمن .. معنوي حقايقو پوه شي او الله پر هر څيز ، ډېر ښه خبر دى 

محبت له امله کله کله    ، خو د ډېريارشاد غافل نه و  ېبابا د قران عظیم الشان له د



: نه هوش لرم نه سر او نه سامان.  ي یا دا چې وای  . يرحمن او جانان یو د  ې چ  يوای

اشاره کو  ته  فنا  د  يدا  د عارف  بیت  دا  بابا  د رحمن  ته ورسیږي.  عارف حق  ، چی 

د عرفاني   دا ټول عرفاني   کمال حد دی.  په    سمبولونه دي.  لږ وروسته    تړاو سمبولو 

 یوه یادونه کوو. 

په خپل کتاب) مشکاة الانوار (کې له هغې يو لطيف تشبيهي  ) رح(  امام غزال   نامتو 

چې    يوې روښانه اډانې په څېر دى،  د  متقي مسلمان بدن،  د :داسې کړى دى   تعبير

دونکي ستوري ته ورته دى ،چې د پاکې سينې په روښانه ښيښه  ې په منځ کې زړه ، ځل

منکر نه   ې. یقیناً رحمن بابا له د کې ايښودل شوى دى او د ايمان په رڼا سره بليږي 

ی  اړه  په  پیر  او  طریقې  د صوفیانه  خو  موندل  ېو،  ونه  معلومات  نشم  شول  موثق   ،

ډېر ځایونه د وحدة ویلای چی هرومرو په وحدة الوجود باورمند و، خو اشعارو کې یې  

وین نښه  د الوجود  کړ   و.  هم  یې  یادونه  فقر،    ېمنصور  درویش،  د    ګ ن ملده. 

  .رګند دي رحمن او نور صوفیانه اصطلاحات خویې بیخي څعبدال

ډيوې رڼا او د تېلو رڼا يو د بل لپاسه د الهي معرفت    د تاخچې رڼا ، دپورته مثال کې  

دي نظره   .انوار  له  علم  د  فزيک  د  تشبيه،  دغه  منور  و که  الله  د  نو  شي؛  څېړل 

واکمن   او  لرونکى  کايناتو  ټولو  د  چې  دى،  مصدر  لازواله  انوارو  د  ذات  سپېڅلاى 

سپېڅلې  ُُکله، .دى او  پاکه  عبادت  الهي  پر  هېنداره،  زړه  د  مسلمان  متقي  د  چې 

لکه،  ورگرځوي.  ته  سرچينې  خپلې  بېرته  انوار  الهي  نو  وي؛  مقعره  ُُشوې  په  چې 

د    نو بېرته يې د لمر سترگې ته ورگرځوي اوُُچې د لمر وړانگې ولويږي؛ ُُعدسيه کې، 

غوره  بڼه  الوجود  وحدة  د  او  گډيږي  او  جذب  کې  نور  اصلي  په  غبرګون  رڼا  فرعي 



ب ُ.کوي خودۍ د عشق د انوارو په    ې د سکر په داسې حال کې د صوفي خودي د 

لکه حسين بن منصورحلاج، چې د عشق په انوارو ُُمحراق کې سوځي او پنا کيږي.

لا صحو ته نه  ، دا د وجد حال و او منصور  کې ورک شو او د  اناالحق  اعلان يې وکړ

  ُ.و راغلی

د رحمان بابا د ژوند په باره کي معلومات نه لرو او څرنګه چي ډېر نېستمن وو نو ټول  

یې له کاروبار څخه خبر نه یو بلکه د   ېژوند یې په ګمنامی کي تېر کړی دی. نه یواز 

او د دنیا د کاروبار په غندنه ک  او همدغه    ېدنیاداری  یې دوې قصیدې لیکلي دي 

په ټولنه کي په صوفي مشهور کړی    يقصیدو او د قناعت توصیو او نصیحتونو ښاي

 .په صوفي مشهور دی ې وي چي تر اوسه هم د ادب په دنیا ک

 هوښیار مه ګڼه هوښیار د دې دنیا 

 بی وقوف دی وقوفدار د دې دنیا 

 په هغو زړونو ده حرامه  يروښناي

 چي پرې کېني ګرد غبار د دې دنیا 

 ده چي یې اهل د دنیا کا  يپوچ ګوي

 هر کلام او هر ګفتار د دې دنیا 

 د طفلانو په څېر واړه خاکبازي کا 

 هرچه کاندي کارو بار د دې دنیا 

 خولې له پیو هلکان دي   ېواړه ډک



ُکار دیده او پخته کار د دې دنیا 

***ُ

گڼي او    فرعي انوارو غبرگون، په خپلې سرچينې کې  وحدة الشهود  شرعي پوهان، د

 .په مخلوق کې د خالق د ځواک نخښې نښانې د خالق د وجود داثبات دلايل گڼي 

دي،  باور  دې  په  متصوفين  معنوي  ُُځينې  باطني  د  بڼه  مادي  ظاهري  عالم  د  چې 

وايي  نو  دى  انځور  المرايا   :»حقيقت  فى  عکوس  او  خيال  او  وهم  الکون  فى  کلما 

ټول ظاهري مادي کاينات، د وهم او خيال انځور دى، يا عکسونه دي په    «اوظلال

بابا د   ُ. واقعيت سيورى دى   هېندارو کې يا د فاهیم هم  وحدة الشهود معبدالرحمن 

آیا رحمن بابا ستر متصوف و یا نه، ایا وحدة    ې ویلای چ  . په څرګنده نشو ي د  يراوړ 

او له سمبولونو    هغه په ټوله فلسفه منلی و که نه، خو ادب یې عرفاني الوجود یې د  

شته    ېادب سمبولونه معلوم دي او دا ټول د رحمن بابا اشعارو ک  ډک دی. د عرفاني 

ادب کې د بیدل، مولانا جلال   يده . در  ېهم ویل شو   يشاعر   دي. دې ته عرفاني

بلخ عرفاني يالدین  نورو  او  حافظ  کې    ې کړ   يشاعر   ،  پښتو  او  بابا،    دده  رحمن 

روښاني مکتب پلوي شاعرانو د پښتو ادبیاتو لویه برخه   خان، احمد شاه بابا خوشحال

عرفاني شاعري کړې ده، خو تر هغو پرته رحمن بابا او نور شاعران هم شته چې ګڼ  

په پښتو شاعرۍ کې د یو شمېر    عرفاني سېمبولونه یې په شعرونو کې موندلای شو. 

 عرفاني سېمبولونو بېلګې به د بېلابېلو شاعرانو له کلام سره وڅېړو.

 د رحمن بابا په یوه غزل کې څو عرفاني سمېبولونه : 



 دجنت تر حورو تېر شه که یار غواړې 

 کاندي نسیا  خدای دې نقده د چانه

 د ساقي له لاسه هسې باده نوش کړه 

 ریا ُد ُچې دې غوڅ کړي له زړه خیرې

 چې یې کسب عاشقي شي د دلبرو 

 نظر نه کاندي په کسب د کیمیا 

 عشق هنر د مخلصانو دی رحمانه 

 نه حصلېږي مخلصي په روریا

 یو ګفتار در لره بس کاندي رحمانه 

ُڅه په هر ساعت پوښتنه کړې بیا بیا 

***ُ

یار : حقیقي محبوب دی، شاعر غواړي ووايي چې د هغه مقصد حقیقي محبوب دی  

ته ورسېږي چې   و قدیم محبوب  دایم  و  نه د جنت حورې هغه غواړي خپل حاضر 

 نقده حضور لري حال دا چې د جنت حورې نسیا وعده ده. 

ساقي او د بادې نوش کول د طریقت سېمبول دی، چې د ریا په وړاندې د شاعر د 

شو، هغه څوک چې له حقیقي محبوب سره د    یعرفاني پروتست سېمبول یې هم ګڼل 



یو   د )کیمیا( کار چې  او  لري  نه  کاروبار غرض  په  دنیا  د  بار کوي هغه  کارو  عشق 

ټول   او  منطق  وجودي  تصوف  او  عرفان  د  بابا  رحمن  خوښوي.  نه  دی  کار  دنیوي 

تکرار   نورو ګڼو عارفو شاعرانو هم  بیانوي، چې  په همدې څو سېمبولونو کې  هدف 

 کړی دی. 

 او عرفان   فارسي ادبیاتو او فرهنګ په پیاوړتیا کې د تصوف   –د پښتو، دري  :  مسعود

اغیز څه ډول څیړئ؟ او دا راته ووایاست د تصوف او عرفان په ډګر کې د پښتو او  

ځلیدل دي. مهرباني وکړئ د    عالښه او    لیکوال   لویاو    دري ادبیاتو کوم پوهان 

 راته په ګوته کړئ؟  (اثار نښیرونه) هغو 

ته    يټولنه اسلام   افغاني    : دودیالاستاد   ټولنه ده. کله چې زده کوونکی ښوونځي 

اسلام درسي  ي ځي،  د  زموږ    متون  بیا  تيره  په  دي.  سرچینې  او  منابع  مهم  کتابونو 

شاعران    اشعار زیات دي. زموږ محبوب مشاهیر او منلي   کلاسیک ادب کې تصوفي

... غنی خان  ، بیدلحمید، رحمن بابا حافظ،  محمد مخلص،    صوفیان وو. لکه علي 

ژبې د ادبیاتو استاد آغاصاحب    ياو نور. د حبیبیې د لیسې اووم ټولګي کې مو د در 

دیوان    ينامتو شعر   ع. م. و. کورنۍ دنده یې راکړه چې موږ هر یو به یو شعر له یو 

څخه لیکو او ټولګي کې به یې د تورې دړې ترمخې په لوړ غږ لولو. زه عامه کتابتون  

د  .  او نور  يافظ و، یا بیدل، یا سعد چې کتل یا ح  ې شعرونو دیوانونه م  ته ولاړم. د 

معنویت    تاسو نورنامه ولولئ څومره دادبیات دي،    مناجات څومره عال  ي مولانا جام

 ي مثنو   ي الدین بلخ  د مولانا جلالله پلوه بډایه ده، د پښتو بلاغت پکې زده کیږي.  

دیوان د  يمعنو  بابا  د رحمن  ده،  او خزانه  زیرمه  زرو  او بشر   یوه د سرو    ي انسانیت 



  دا ټول اهل تصوف و. تر   و...  او هم صوفي  يکرامت درسونه دي، غنی هم فلسف

دمان درسيټولو  زموږ  و.  همدوی  د  شعرونه  بډای  پلوه  له  دوی    ا  د  هم  کې  کتابونو 

.  کتاب مو د همدې درنو ذواتو په اشعارو ښکلی و   او د پښتو او دري هر  شعرونه وو

کتابو کې هم همداس نور چې    هدایت، شاول   ي . غنده  ې پښتو  یو څو  او  حقپرست 

  زده کول او ډېر   پښتو شعرونه راباندې   ټولو عرفاني  ، لزموږ د پښتو ادبیاتو استادان و 

ټولو کې مو ډېر ژور مفاهیم موندل. هغه اغیز او    ښه یې مانا او تفسیر کول. په هغو 

هر بل شاګرد او  دښوونځي  ، زه فکر کوم  معنویت تر اوسه زموږ د فکر تومنه جوړوي

. زه یقین لرم  او راځي به   په همدې لاره راغلي  ېد روزنې او پالنزده کوونکی  ځوان  

 همداسې دي.  يچې زموږ زیاتره سواد لرونک

 کلاسیک نثر سبک تصوفي   په مجموع کې زموږ صوفیانه او ټول کلاسیک ادب، د

متون   يبلاغ عارفانه -فنونو بیلګې او متصوفه  متونو کې شمیرل کیږي. دا ټول د ادبي

آثارو د اغیز یادونه کړې ده. د مولانا جلال    او پښتو عارفانه ادبي   يتاسو د در   دي.  

بلخ لري   يالدین  اغیز  هر حکایت عجیب  دیوان  ژور  د  دومره  دیوان  بابا  د رحمن   ،

لر  اثر  روانشناسي   ې ، چي تربیتي  یو   د  د  ده چې  لري. عجیبه  نه  اثر    کتابونه دومره 

لیکوالو او شاعرانو نثر او نظم لکه د کوډګر ریالیزیم) ریالیزم جادویی(    صوفيشمیر  

اغیز  شان  داسې    په  پیرانو  او  عارفانو  مشایخو،  ولیانو،  ځینو  د  دوی  ځکه  لري، 

ریالیزم د ادب    ينقل کړي، چې په لوستونکو د جادویاعمال  و خارق العاده  ا  کرامات 

رزم شعرونه،   خوشحال بابا د د،  حکایات  ي نیشاپور   تاسو د عطار  په شان اثر ښندي.  

ټولو کې    يعشق  يمستانه غزلونه، د حمزه شینوار   يغن  د په دې  ولولئ  نور  او  بیان 

https://wikitasavvof.com/wiki/1233/%d8%aa%d8%b5%d9%88%d9%81/
https://wikitasavvof.com/wiki/2896/%d8%ae%d9%88%d8%a7%d8%b1%d9%82-%d8%b9%d8%a7%d8%af%d8%a7%d8%aa-%d9%88-%da%a9%d8%b1%d8%a7%d9%85%d8%aa/


ټولو دومره متاثر او   ې څومره جذابیت شته. اذعان او اعتراف کوم چې زه شخصاً له د

اغیزمن یم چې ډیری وختونه خاصو حالاتو یا د ځینو پېښو په لیدو یې یو یو بیت او  

لږ مخکې مې د یوې بلې پوښتنې په ځواب کې  یوه یوه کرښه او حکایت رایادیږي.  

منطق الطیر، »نښیرونو نومونه او د هغو لیکوال یاد کړل لکه   شمیر نامتو عرفاني  د یو 

الطوایف لطایف  هجویر   «سفرنامې،  د  مثال  بل  یو  به  اوس  نور.  کشف ي او   (

المحجوب( دبیلګې په توګه راوړم. دا نښیر د جالبو حکایتونو لرونکی دی، د دې لپاره  

مهارت سره  خاص  او  قوت  په  قلم  د  یې  لیکوال  نو  ولري،  اغیز  لوستونکي  پر    چې 

  ۍ ته د حیرت ګوته په غاښ کوي. د لیکوالداسې اسطورې کاږي چی لوستونکی ور 

دست تخنیک یې کارولی دی عیناً لکه معاصر کوډګر ریالیزم، خو په حقیقت کې    زبر 

او    یا هم چې له دغو نښېرونو څخه خبرې، استدلالریښتونه دي.  حکایتټول عارفانه  

بلا  معنو د  مو خبروي،  تاریخ څخه  او  جغرافیې  له  کیږي،  زده  فن  مو  زیرمه    يغت 

  ي درسونه راښيي، د استدلال طرز راښيي. دا یواځې د هجویر   يپیاوړي کوي، اخلاق

نه، بلکې هر یو یې همداسې دی. د بایزید انصاری نثر هم همدومره اغیزناک   اثر 

درسونه    ي رحمن بابا اخلاق  شجاعت او متانت درسونه دي، د  دی، د خوشحال شعر د

سبقونه دي او د حمزه تشبیهات او غزلیزه ژبه    يته نه هیریدونک  يټول عمر لوستونک 

د ادب روزونکې ده. دلته مې ستاسو د پوښتنې د ځواب لپاره یو څو صرف د بیلګې  

 په توګه یاد کړل. 



لومړنی ادیب او شاعر دی د دري ژبې  (  غزنوي  د معلوماتو له مخې) سنایي  :مسعود

لرئ؟  لید  څه  اړه  دې  په  تاسو  راوړ.  کې  غزل  په  بڼه  رسمي  په  یې  تصوف    چې 

 ؟ لهمدارنګه پښتو لومړنی متصوف شاعر او صوفیانه شعرونه کوم و 

چې څومره په ادب کې   يغزنو   يحکیم ابوالمجد مجدود بن آدم سنای  :دودیالاستاد  

کې نامتو دی. هغه د لومړي   عرفان او سلوک    په  او حکمت کې لوی نوم دی، هومره  

شعر په    تاثرات د  ځل لپاره صوفیانه منازل، مقامات، احساسات، ارشادات او رواني

لومړنی   سنایي  حکیم  کړل.  بیان  ژبه  آهنګینه  او  صوفیانه  ی  د  شاعرموزونه   چې 

در اصطلاحات   په  نوروشعر    يیې  وروسته  پسې  ده  لکه  شاعران  راوستل،  عطار،  »و 

بابا، مولانا رحمن  خوشحالحافظ  ،  تر    ،  بیا   ... عبدالقادرخټک،  جان    ي بهایخان، 

دا شاعرانه ژبه وکاروله. داچې مخکنیو پوښتنو ځواب    « يتر ملاعطای  او   ي ، غنبهایي 

موخه    ځله یادونه وکړه،  هرات، بلخ او بیا تر غزنی پورې څو   کې موله څرخ نیولې تر

  جان او نور   ي ، بهایي مولانا، جام  ي، بلخي سنای  ي ، غزنو يمو همدا مولانایعقوب څرخ

  ي لومړنی ځای لري. سنای  يلوی حکیم آدم سنای  غزني  د  ېیقیناً چ  ېک   ې. په د لو 

پران  ېسترګ   ې ک  غزني ته  انصار ې ستېنړۍ  بایزید  او  بلخ  مولانای  د  لکه  خو  په    ي، 

لر  ډیرو  تر  ک  ې شان  شعر  ده  د  شو.  پېژندل  و  صوفیانه     ېځایو  او  عارفانه  لومړنی 

د له  سره  ګورو.  ولولې  او  او    ې هیجانات  مبتکر  هر  شو.  مخ  هم  سره  ستونزه  چې 

روان، خوږ او    ې همداس  ې زړور و او شعر ی  ي ، خو سنایينوښتګر ټکرونو سره مخ  کیږ 

څېړنو   پیړۍ وروسته د ده قدر کوو. اوس په عرفاني له معانیو ډک و. دا دی اوس څو 

ځواني او   یو وخت د  يپه لومړی کتار کې راځي. سره له دې چې سنای    م کې د ده نو 

خام عمر په کلونو کې د سلطان محمود دربار کې مداحانه شعرونه وویل، خو وروسته  

ی نیوکې  کلکې  ډېرې  او  کړ  رسالت درک  او   ئوکړ   ېیې خپل  دربار  په سلطان،  او 



، بلکې ازاد  ينه من  ي رای ونه واهه. دا ځکه چې عرفان او سلوک مداح  ېدرباریانو ی

او زغم لري، د چا د خوشحالولو په خاطر د زهد او    يقناعت لر   ، صوفي يلر   رت طف

اړو  نه  مخ  څخه  سنایيتقوا  د    صوفي  ې همداس  ي،  وای  نه  ټینګ  یی  عزم  که  و. 

حقیقت په لټه کې نه وت او نه یې خپل درویشانه او د سلوک احساس په شعر کې  

، ظلم یې وغانده،  هنِغښت. هغه مال، سوغاتونو او شاهانه بخششونو څخه مخ واړاو 

سره زر یې خاورې وشمېرلې او په ظالمانه ډول     فساد یې رسوا کړ، د ماتو شویو بتانو 

او عارف ریا نه مني. ده    غنیمتونه یې وغندل. صوفي   ي سیمو څخه راوړل شو   ې له لر 

برخه    ېحکمت او عرفان ته ځای ورکړ او په د  ې په شعر)مثنوی، قصیده او غزل( ک

  ې یو مهم نښیر دی چې مخکې مو بحث ورباند  يسنای  د  حدیقة الحقیقة   مخکښ و. 

همدا نورو   مفاهیم یې لرل، کیدای شي   وه چې عرفاني  وکړ. دا هغه لومړنۍ منظومه 

بلخ لکه  الهام ګرځېدل   ي شاعرانو  ته   نورو  او    د  وي.  یمولانا، عطار، خواجه حافظ 

شعر محتوا یې حکمت او فلسفه وه. دا چې ده ته د حیکم لقب ورکول شوی دی، د  

مخک زرکاله  ده.  امله  له  فکر  فیلسوفانه  ژور  او  نښیرونو  د  فیلسوفانه،    ېده  ډول  دا 

و اعجاز  یو  فکر  ژور  او  ده    ، حکیمانه  د  مداحانو  دربار  د  یی وځورول.  بخیلان  چې 

عرفاني   ي فلسف او  لید  )  نړۍ  له  یې  خاطر  همدې  په  زغملای،  نشو  همرهان  مقام 

 : وکړی صر( څخه ګیلې سست عن

 شیر خدا و رستم دستانم آرزوست   -  زین همرهان سست عناصر دلم گرفت

سنای عاد  د  يحکیم  په  همدارنګه  او  ژبه  په  دین  ي شعر  اخلاقيخبرو  عرفاني   ي ،    او 

پالن  مادیات  له  وکړې،  راوبلل.  ېلارښوونې  ته  معنویت  خلک  یې  حدیقة    څخه 

او مانیفیست و. هغه مانیفیست چې حقیقیت یې پکې    الحقیقة  یې بیساری لارښود 

یې وغندل، اخلاق، زهد، تواضع او تقوا    ي ریاکار چارواک  ي مذهب  موندل موخه وه.  



فردوسي وستایله.  سلطان   یې  غوښتونکی  طلا  او  متعصب  وروسته  او  ناوخته  ډېر 

سلطان محمود اقلاً خپل زوی ته د    ېمحمود وپېژاند، نورو درباریانو هم ګیله لرله چ 

یو سم مسلمان په توګه روزنه ورنه کړه، بلکې کله چې د ده زوی سلطان مسعود د ده  

پرځای کیناست یوه شپه کې به یې  درې تغارې شراب څښل او تر سبا به نڅاګرو  

سنای آدم  بن  مجدود  مجد  خو  و.  او    يسره  حکمت  او  واړاو  مخ  دربار څخه  ژر  ډېر 

  ي فلسفه یې غوره کړه. دا چې ځینو خلکو ورسره مخالفت څرګند کړ، علت یې عقیدو 

ال وحدة  په  منصور  و او  او  وزغمله  ستونزه  دا  هم  نورو صوفیانو  چې  و،  لرل  باور  جود 

ملایان    ي سره یو شمیر دین  ي سنای  يحلاج خو آن د دار رسۍ په غاړه کړه. له غزنو 

سنای د  شول.  ک  ي وران  اشعارو  کیدل.    ې په   لیدل  مفاهیم  دا  لپاره  ځل  لومړي  د 

حقیقت سره پیوست    حجاب، حلول او تجلي   ېپه اشعارو ک  يملایانو ویل چې د سنای

د لومړي ځل لپاره د شعر    يکېدل او داسې نور کفر ته نږدې مفاهیم دي، خو سنای

 و.  ې مفاهیم ویل په جادوګره ژبه دا عرفاني

د پوښتنې بله برخه مو د پښتو ژبې د لومړنی متصوف شاعر په اړه ده، په لنډ ډول به  

 ووایو چې: 

اسناد چې تر نن ورځې یې په لاس کې   يد پښتو مکتوبو)په لیکلې بڼه( موندل شو 

نورو ټولو ړومبنی    « شيخ متي »  لرو، راښيي چې   او    ، صوفي د پښتو ادب عارف تر 

خرښبون ته رسېږي، دده  نسب یې  غوريا خېلو څخه و    و.  شیخ متي د  متقي شاعر

و اديب  او  شاعر  ژبې  پښتو  د  هم  خرښبون  نيکه  لرغوني کورنۍ    غېد  .لوى    څخه 

 لیکونه راپاتې دي. څیړونکو د ده پېژندنه داسې کړې ده. 



ل  (٦٢٣)شيخ متي بن عباس بن محمد بن خليل بن غوريا بن کند بن خرښبون په  

او د   ترن  ُ(٦٠)کال کې زېږېدلى  په عمر د  په    ګکالو  ل کال وفات  (٦٨٨ُ)پر غاړه 

تقريبا   خواته  ختيځ  کندهار شمال  د  هم  اوسه  تر  مزار  ده  د   ، دى    ُميله (٥٠)شوى 

و.  مشهور  هم  لېرې پر يوه غونډۍ واقع دى چې کلات يې بول او دى په کلات بابا 

چې اولادونه یې  ه،  و کورنۍ    بابا کورنۍ یوه لویه او د خپل وخت مشهوره  يشیخ مت د 

شيخ متي    ل. د خرښبون تر مرګ وروسته په ارغستان، پښين او پېښور کې خپاره شو 

دوه ورونه درلودل، چې حسن او عمران نومېدل د عمران مزار د کوږک پر غره دى،  

ده په نامه )د خواجه عمران غر( هم بلل کېږي او يوه خور يې )بي    چې هغه غر د 

بي خالا( نومېده چې د دې مزار په پښين کې دى او په کلات کې د ترنګ پر غاړه د  

  بي  . بيد يادګارونو ځينې دى   ) خالاکلى( اوس هم موجود دى چې د بي بي خالا 

شيخ متي تصوفي او عرفاني شاعر دى په  . لته  اوسېدلهماه  ېک خالا د ژوند وروستیو 

تر کې  ادب  هم  ُُپښتو  شاعرانو  نورو  وروسته  شاعري  ده  خو  تعقیب  صوفیانه  کړه، 

،  دى   ي( پېژندل شوی شيخ مت  ) اد همتصوفي اوعرفاني شاعر    سالک، لومړنى شاعر  

 نو د موجودو اسنادو له مخې یې لومړنی متصوف شاعر بولو. 

د   حيات الافغاني کې او    ،نعمت الله په مخزن کې، اخوند دروېزه په خپله تذکره  د

تر اوسه هم د کندهار د )ناکورک( په    اولادونهد دې کورنۍ  په حواله،  نورو مؤرخانو  

په دوى کې   نور    کلي کې اوسېږي،  په دې کورنۍ کې  بابا وروسته    شعرا،له شیخ 

عارفان   او  وو.    مؤرخان  خرښبون  هم  پېړۍ  تر  بل    وروستهدوه  یو  سلسلې  دغې  د 

په نوم یو نښیر موندل  ) الله مينه(    څخه داو عارف اديب  و خورا ښاغلياعر ا ش  عارف



محمد هوتک بن داود د پټې خزانې ليکوال وايي چې دا کتاب په کلات    شوی دی.

کې دده پر مزار پروت و او اکثره کسانو به لوست، د ده په کتاب کې اکثره عرفاني  

وو مناجات  او  په  اشعار  ده  د  چا  وخت  هغه  چې  وښيي  چی  نشته  نښې  داسې   ،

و  کړی  اعتراض  شعرونو  مخالفت  يصوفیانه  سره  طریقت  او  سلوک  ده  د  یې  یا   ،

او بیا   يتر شیخ مت ېنیول  يسنای يښودلی وي. باید ځوانانو ته وویل شي چې له غزنو 

عرفاني  زموږ  رادېخوا،  کلونو  سوونو  معنو   له  لویه  زموږ  د   يادب  ټول  ده.  زیرمه 

انساني  د  او  تقوا  تواضع،  زهُد،  ښو   اخلاقو،  د  شرافت  او  دي.  دکرامت  درسونه  نې 

 هیله ده ځوانان له دغې زیرمې ګټه اوچته کړي. 

او معنویت په پیژندنه کې حضرت    یو شمیر څیړونکي مسعود:   وايي: چې د عرفان 

 ابوالمعاني بیدل د نړۍ ځلیدونکی ستوری دی. ستاسو لید په دې برخه کې څه دی؟ 

لقب ورکړل    هیڅ بېځایه نه ده، مولانا عبدالقادر بیدل ته ابوالمعاني    : دودیال استاد  

  ې دي؛ یو هغه چې د بیدل آثار یې له ادبيشوی دی. د ده د شعر څېړونکي دوه ډل

نور. بیدل پېژندنه   او ځینی  لکه دوکتور اسدالله حبیب  اړخه مطالعه او څېړل دي، 

د ډله  هغه  بل  دی،  مکتب  یو  څیړنو  د  یې    ي اوس  عرفان  او  تصوف  بیدل  د  چې 

 ۍ ادب کې لکه ستوری ځلیږی. هغه له کوچنیوال   بیدل په عرفانيمطالعه کړی دی.  

په سختیو  وګاللې،  ستونزې  ډېرې  پورې  ځوواني  زیاته    تر  یې  تجربه  پوخ شو،  کې 

کتاب ژوره مانا لري.    شعر هر بیت یې یو   شوه او له مشرانو یې ډېر څه زده کړل. د

څه نه دې چې ده ندي بیان کړی. موږ که غواړو چې یوه مسئله ښه روښانه کړو، نو  

 د بیدل د یو شعر یو یا څو بیتونه به نقلوو.  



( ګیلانی  عبدالقادر  عربيا  دري   ( دلېبشیخ  او   ځی ښوون  و  کړې  زده  روسته  و   کې 

قرآن ختم    شو. په شپږ کلنۍ کې یې   سره هم آشنا   ي و ترکا، اردو، سانسکریت  بنگال

په ذکر شویو څو ژبو کې زده کړو ده ته د ادب او وینا لوی قوت ورکړ، تجربه یې    . کړ

  خبر هم  ذوق    خپل تره په شاعرانه   ددل  ېب ځوان    ته ځیر شو،  زیاته او د ادب باریکیو 

لوستل.   او  ښودل  ورته  اشعار  لومړني  خپل  یې  ځکه  نو  ورته  و،  شعرونه  تره  ده  د 

لس    د روایاتو له مخې، عبدالقادربیدل   لوستل، سمول یې او لارښوونه یې ورته کوله. 

کتلو ده  -هر سفر او هر مشر سره د ده لیدته ولاړ. »کتَکَ«    تره سره  خپل  کلنۍ کې  

کې مېشت    بیدل دهلي ومړ،  میرزا ظریف  کله چې  ته د درس او ټولګي حیثیت درلود.

د ده د لومړینو شعرونو یو اغیزناک  .  ادب ویناوال وو  ي د در   ېک   . دا وخت دهلي شو 

میرزا   کلونه  چې څو . بیدل  لیکلې وهیې    شعر هغه مرثیه ده چې د خپل زوی په مړینه

پېژندنه وشوه. دا ځکه چې  هم  و سره یې  شاعران  لویو   له یو شمیر نوروسره و،  ظریف  

هند    د  ول.  تدریسیې  و عرفان  ا، حدیث  ی شخص وفقه  اوفاضل    یو میرزا ظریف  

شمیر  هواللهی    لکه   و صوفیان  نامتو و  ا  و شاعران  زیات  قاسم  ناستهشاه  ولاړه    -ورسره 

ځانته دل  ېبلرله.   کې  لومړیو  او«  ي»رمز   په  غوره  تخلص  شاعران    تخلص  دې  په 

  بیت   ( ولوست، په هغه کې یې یو گلستان )  خو وروسته یې چې د سعدي  .  وپېژاند

شوق  ه  خوښ شو، ژور اغیز یې ورباندې وکړ او پ»بیدل از بی نشان چه جوید باز«  

د بوستان او ګلستان په    . تخلص خوښ کړ »بیدل«    یې راوست، نو ځانته یې وجد  او  

تنده خړوبېده، ورڅخه یې زده کول او ډېر تمرین    شان اثار یې لوستل او د ده ادبي 

ده د    یې کاو. د لومړنیو شعرونو ځینې برخې یې اوس په لاس کې موجودې نه دي.  

لوستل، عراقا  خراسانيلویو شاعرانو شعرونه  و  يو  یې خوښ    خو کله چې ،  سبکونه 

 .سبک ته ورګډ شو  ي هند  ته ولاړ، هليډی



د ظریف    بېدل  وروستهمیرزا  مړینې  مېش  دهلي  له  نامتو کې  د  او  »شاه    صوفي  ت 

شاه جهان  د    ېک )نظام حیدرآباد(  د دکنآصف جاه اول،      ېمرید شو. هلته یکابلی«  

کې د شاعرانو د راټولیدو ځای و،  هلی  ډی  کور په دل  ېب  د .  سیمه کې ژوند غوره کړ آباد  

ناستو   . دغو ادبيو خپل شعرونه لوستلشاعران  نیمو شپو به لومړی بېدل او بیا نورو  تر

څه    ژبه بډایه او اوس د دري ژبې د کلاسیک شعر   او مشاعرو د ده تجربه او ادبي

ادبي  د  او موشګافي   چې  نړۍ ځلیدونکی ستوری دی.  برخه کې     بلاغت  ستاسو د 

 پوښتنې سره موافق یم.  

صاحب مهرباني وکړئ په لنډه توګه د تصوف د طریقو    دودیالاستاد    ګران :  مسعود

او دا   اړه معلومات راکړئ  او مولویه په  لکه : قادریه، نقشبندیه، چشتیه، سُهروردیه 

او زموږ په هیواد    ئهم څرګنده کړ  چې د دغو طریقو بنسټ ایښودونکي څوک دي 

کومې طریقې او سلسلې ځانګړی    ۍګران افغانستان کې د تصوف په ډله کې پورتن

 ځای لري؟ 

کی  :دودیال استاد    چې  ویل  له  ږي  صوفیانو  مسلمانو  د  وچې  لویې  هندوستان  د 

  پخواني له  و  اکابل، بلخ، بخارا، سمرقند، هرات    ، تر طریقو نیولې، تر کوزې پښتیخا 

  ۷۳الجزیرې پورې د تصوف    حبشه او تربغداد، کوفه، سودان او    نیولې تر   یشاپورن

  رې یې د و . خو موږ به دلته صرف هغه مشه او ډېرې یې اوس هم شته  طریقې وې

 ولیکو.  ه ډېر لنډ ډول ه پسر هغو د موسسانو  

ادبياتو کې  او صوفیانه    عرفان او علم التصوفاو صوفي کېدل    او مُرشد   ، پیر صوفت

مفاهیم یې عربي    يبحث دی. ډېر ځانګړ ځانگړې    په مجموع کې او  اصطلاحات 



طریقو نومونه هم    څرګند دي. دادبياتو کې    ي او در د تصوف تاثيرات په پښتو    .  يد

ینو نومونه  ځاو تاسو د  ي  نړۍ کې یوشان کارول کیږ  يهماغه دي چې ټوله اسلام

   خپله پوښتنه کې یاد کړي دي.  

په    افغانستان کې   ي، په تېره بیا اوسن د تصوف لارې او طريقې ، چې ډېرو متصوفينو 

، چې  صوفيان په دې توانېدل  زیاترهلارو او طريقو عمل کړی دی، همدارنگه    هغو 

و لارويانو ته روښانه او  خپل  هغو څراغونهکې د    دالان   ياو معنو   روحاني د تصوف په  

هرې    یادونه وکړو. د لارښوونکو او سالکانو  دلته به د دغو طریقو او دهغو د  ،  وروښيي

او تر ډېره بريده يې خپل    ي دي  شو کې د مُرشدانو دندې ترسره    هلار تګپه    طریقې

توگه   ښه  په  يې  رسالت  لوی  دغه  او  کړې  روښانه  لاره  ته  کوونکو  بيعت  او  پلويان 

منځ ډېر ورته والی، خو لږ لږ توپیرونه شته، مګر اصطلاحات    د دوی ترترسره کړی.  

 او ادب شریک دی. 

 :قادريه طريقه

نامتو  ډېره  دا  کې  عرفان  او  تصوف  اغېزې  ، چې  ده طريقه    په  تر  مکتب  د  حنيد  د 

کې    ـ. ه  (۴۷۰)په    . هغهوو   «ګیلاني /شيخ عبدالقادرجيلاني»مؤسس يې    . لاندې ده

کې وفات شوی دی . په شرعي علومو کې د تبحر خاوند    ـ. هُ(۵۱۶)زېږېدلی او په  

و کې يې لاس درلود. فقهي  څانګ  ي معل مروجه    ُ(۱۳)په  د وخت    چې   ي، و، ویل کیږ 

،  ه ورکولد احکامو مطابق  مذهب    دبه يې د امام شافعي او امام احمد بن حنبل    ېفتو 

ُُُچې ځينې يې دادي:  ُده ته منسوب دي،  ،ډېر کرامات 

دده له مور څخه حکايت شوی، چې د روژې په مياشت کې به ده د ورځې د مور تی  

نو د عبدالقادر    ، نه که   چې روژه به ويُُچې د خلکو لپاره مشتبه وه، ُُنه روده، يوه ورځ، 



معلومه شوه،   ته  بيا خلکو  نه روي. وروسته  نه تپوس وشو، هغې وويل: تی  له مور 

ق کې  افُچې په    چې هغه ورځ د روژې ورځ وه. په خپله له ده څخه حکايت شوی،

 چې يو صورت په کې ښکاره شو او ويل يې:   يې ډېر عظيم نور وليد،

ده ورته وويل:    . ! زه ستا رب يم او ټول محرمات مې تاته حلال کړل اې عبدالقادره

لعينه ورک شه  او هغه صورت لوگی   !  په تورتم بدل شو  نور  له دې وينا سره هغه   !

او په دغه ډول  ما  بيا يې ورته وويل:  تنه د طريقو خاوندان ُُوگرځيد، چې  گمراه    يا 

: ته څنگه پوه شوې،چې دا   . چا له ده نه پوښتنه وکړهمگر تا نجات وموند   کړي دي، 

شيطان دی ؟ شيخ عبدالقادر وويل: د حرامو په حلالولو. وايي يوه ورځ په نظاميه 

مدرسه کې ډېر فقهاء او علماء راغونډ وو او شيخ عبدالقادر د قضاو قدر په باب خبرې  

کولې، چې يو مار له چت څخه راولويد او ټول و تښتېدل، يوازې دی په کوټه کې  

  تنهلاندې ننووت او پر    مار راغی د ده تر کميسُُپاتې شو او خپلې خبرې يې کولې،

باندې يې تېر شو، له گريوانه يې راووت بيا يې له غاړې نه تاو شو او د ده په حال  

کې هيڅ تغير را نغی، مار بېرته ځمکې ته ښکته شو او مخامخ ورته په لکۍ ودرېده  

  باندې وو، يو هم پوه نه شو، ُُڅه غږ ترې پورته شو، مگر څوک، چې له کوټې نه د

چې څه يې وويل، مار بېرته لاړ او خلک کوټې ته را ننوتل. له ده څخه يې د غږ په  

باب پوښتنه وکړه ، چې څه يې ويل؟ شيخ په ځواب کې وويل: مار راته ويل: ما ډېر  

اولياء په دغه شان ازمېيلي؛ مگر ستا ثبات مې په بل چا کې نه دی ليدلی. ما ورته  

يو  ته  په  وويل:  دې  قدر  او  قضا  چې  يې،  د  چينجی  بس.  او  راول  شيخ    حرکت 

الخير،   حب  متابعت،  پر  سنتو  د  اعتدال،  پر  يې  طريقه  او  سني  تصوف  عبدالقادر 

بناء ده. نهه څلوېښت اولاده يې درلود  او تواضع  ده    ،چې يوولسو تنو يې دلشفقت 

لارښوونه او طريقه د أسيا په غرب او مصر کې خپره کړه. ده له فقيرانو، صغيرانو ،  

نو او اکابرو ته هيڅکله  او غلامانو سره ناسته ولاړه درلوده، مگر د دولت اعيا  وينځو 



پاڅېد نه    نه  داو  او  وزير  ورتهُُد  ته  دروازې  د  .  سلطان  لرله،  یې  او خشوع  خضوع 

 فقیرانو دوست و. کبر یې نه درلود او لارویانو ته یې هم همدا اوصاف بیانول. 

 :نقشبندیه

تصوفي د    نقشبندیه  د  طریقه  آریانا  یوه  دور  ي اسلملرغونې  کې  حوزه  او    په  ټولنیزه 

اړتیاوو سره سمه رامنځته شو   ي فکر  له  وه.    ې زیږنده ده چی د هغه وخت او مکان 

بخاري » محمد  بن  محمد  بهاؤالدين  دې  «شيخ  د  ؤ،  مشهور  نقشبند  شاه  په  چې   ،

هجري کې زېږېدلی    ۶۱۸کې په    کلي  طريقې پيشوا دی. دی بخارا ته نږدې په يو 

  ُهجري کې وفات شوی دی. نقشبنديه طريقه هم لکه شاذليه سهله او (۷۹۱)او په  

ډېر  باندې  مُريد  پر  راول  يسخت  هُآسانه طريقه ده، چې  دا طریقه د دی لامل  .  نه 

د   دربار  بازار،  ټولنه،  په  او  راووځي  څخه  توب  ګوښه  او  انزوا  له  تصوف  چی  شوه 

. دغه طریقه د خپل وخت د اړتیاوو او  چاپیریال او عامه طبقاتو منځته ورشي  انساني 

ته ورسیده    پوخوال  ېپه خراسان ک   ېچی په لږ وخت ک  ،وه  ېغوښتنو ځواب ویونک 

یو شمیر سالکان    ېورسیده. د نقشبندیه طریق   ېاو آن تر هندوستان او استانبول پور 

د په    ې طریق   ې د  نومولو  لومړی ځل    ې چ  ي، وای  تړاود  ابوبکر صدیق  » دغه طریقه 

طریق  «)رض( صدیقیه  د  امله،  له  انتساب  د  بیا   ې ته  یی  وروسته  یادیده،  نوم  په 

  وروسته عبدالخالق غجدواني   ېپس  ې)طیفوریه( ته انتساب وموند، د يبایزید بسطام

نوم غوره کړ. د لومړی ځل لپاره خواجه    ېته د انتساب له امله د خواجه ګانو د طریق 

غجدواني  طریق  عبدالخالق  نقشبندیه  دغه    ېک  ې په  کړ.  دود  او  تلقین  ذکر  خفیه 

نوم ونومول شوه. دوکتور    ېطریقه د خواجه بهاالدین نقشبند له مهاله وروسته په د 

  ې نوم خواجه بهاالدین نقشبند پور   ې طریق  ې د دغ  يزهرا خانلری او علاالدین نقشبند 

بریښيتړ  سمه  همدا  سره  احتمال  ډیر  په  چی  خواجه  ي،  تر  وروسته  طریقه  دغه   .



رباني  )امام  مجددیه  نقشبندیه  لکه  ښاخونو  نورو  څو  په  څخه  الف    بهاالدین  مجدد 

نقشبند   ېپور   ثاني خالد  )مولانا  خالدیه  نقشبندیه  طریقه(،  منسوبه    ېپور   يمنسوبه 

پور  احرار  )عبدالله  نقشبندیه  احراریه  او  باند   ې طریقه(  طریقه(  وویشل   ې منسوبه 

ک  په دغو ښاخونو  نقشبندیه    په اصلي   ې روشونه اضافه شول چ  ې ځین  ې ځین  ېشوه. 

ځان    ېټول   ې، نو ځکه په اصل دغه نور ئکړ   یډیره اغیزه نه د  ېقواعدو او اصولو ی

  سالکان د نقشبندیه نوم د زړه د پاکوال   ېطریق   ې ، د دغيتړ   ېپور   ې نقشبندیه طریق

د الله    ېپه زړه ک  ېچ   يد الله د نوم په نقش او انځورولو سره معنا کو   ېاو په زړه ک

او سمه معنا هم    يسره تړاو لر   ې)ج( د نوم انځورول او حک کول د )نقشبند( له کلم

پريورکو  شریعت  د  نقشبندیه  د  چ  .  ده  ولاړه  ی  ېبنسټونو  اصل  بدو    ېلومړنی  له 

صالحه   او  ساتل  ځان  څخه  ناولتیاوو  او  کرغیړنو  ناروا  له  کول،  توبه  څخه  اعمالو 

ده. نقشبندیه   ياعمالو ته مخ اړول او د قرآنکریم او سنتو احکامو او ارشاداتو ته پابند 

  اووه   لاندنی  وولاړه ده ا  ېاصولو )د ذکر دوام، مراقبه او اطاعت( باند   ېطریقه په در 

لطیفه، خفيلر   ې لطیف لطیفه، د سر  روح  د  لطیفه(،  )قلب  زړه  د  ا  ي :    يخف لطیفه، 

د روښانه    ېلطیفه او د اثبات لطیفه. د حسن ذکر لطایف په سالک ک  لطیفه، نفسي

  ې چ  يرڼا او رنګ لر   ې او هره لطیفه ځانګړ   ي او څراغونو په شان راښکاره کیږ  ېډیو 

ی ک  ېمرشد  وجود  په  سالک  پس  ي وین  ېد  بله  په  یوه  نقشبندیه  يتدریسو   ېاو   .

د عبدالخالق    ې ، چی اته یيلر   ې یوولس قاعد   ې شیخان د سیر او سلوک په لاره ک

د تجربو پایله ده. دغه    يد خواجه بهاالدین نقشبند   ې نور ی  ېقواعد او در   غجدواني

او سالک خپل مریدان په هغو    ياو د زړه د صفا کولو لپاره د  ي قواعد د نفس د پاک 

: په دم فکر، په قدم نظر، په وطن يهغه دا د  ېچ  يته توصیه کو   يپابند   ېباند 

خلوت، یادون، بیرته راګرځیدل، ساتنه، د وخت او زمان په یاد    ې سفر، په انجمن ک

)بیدار  خبرتیا  څخه  هغه  له  او  عددي ساتل  قلب  ي (،  او  زړه    يخبرتیا  د  یا  آګاهۍ 



ده    ېد بهاالدین نقشبند پيژندنه راغل   ې بیدارۍ او ویښوالی. د دارالشکوه په کتاب ک

لیکلي  بخار او  بن  محمد  اتم  ي :  طریق  ې د  نقشبندیه  د  عارف،  بنسټ    ې پيړۍ 

د   ههم پيژندل کید  ېایښودونکی و چی د شاه نقشبند او خواجه نقشبند په نومونو باند 

د زړه    ې د الله نوم ی  ېمقام ته ورسید چ   یو لوړ روحاني  ې ذکر په لرلو سره داس  ي دایم

نور بیا    ې پر پاڼه لیک شو او د دغه نقش له امله ورته نقشبند نوم ورکړل شو، خو ځین

ی   ېچ   يوای نو ځکه  لرله،  دنده  توږلو  انځور  او  اوبدلو  د کمخاب  پلار  بهاالدین    ېد 

د   نقشبند  بهاالدین  نقشبند تخلص غوره کړی و.  د  د    ۷۱۷ځانته  په ق. کال  محرم 

نړۍ ته سترګی    ې د عارفانو قصر )قصر هندوان( ک  ې ک  د بخارا په کلي   ې میاشت ک

واده    ېی   ې، په اتلس کلنۍ کېوکړ   ې سره زده کړ   بابا سماسي  ې، لومړی یېپرانیست

مذهبه و، د حج د ادا کولو لپاره دوه   ي د امیر کلال مرید و حنف  ې وکړ، په طریقت ک

د    ېاو دولس کاله ی  د مولانا عارف کراني   ېځله بیت الله شریف ته ولاړ، اووه کاله ی

لاند نظر  تر  انا  خلیل  قدسیه،    ې شیخ  کلمات  قدسیه،  رساله  وکړ.  مزل  طریقت  د 

  ې ژبه باند  يالحاشیه قدسیه، مقالات خواجه نقشبند، رساله قدسیه البهائیه او په در 

ق. د ربیع الاول په    ۷۹۱. بهاالدین نقشبند د  يآثار د  يد نقشبند رباعیات د نوموړ 

د    ېوفات شو چ  ېکالو په عمر خپل پلرنی هیواد ک  ۷۴په ورځ د    ېدریمه د دوشنب

له مخ ی  ې خپل وصیت  بیا  او  باند   ېخاوروته وسپارل شو  ورته یوه ګومبده    ېپه قبر 

نقشبندیه طریق  ې اوس هم ودانه ده چ  ېجوړه کړه چ د    ېد  زیارت دی.  د لارویانو 

توګه ده: بهاالدین نقشبند، سید امیر کلال، بابای    ې سلسله په لاند  ېطریق  ېنوموړ 

، خواجه  ، عبدالخالق غجدواني ي، عارف ریوګر يغنو ، محمود ف يرامت  ، عليسماسي

همداني ابوعليیوسف  ګرګاني يفارمذ   ،  ابوالقاسم  مغربي،  عثمان  ابو  ابوعلي ،   ،  

ابوعلي  بغداد يرودبار   کاتب،  جنید  سر ي،  کرخيسقط  ي ،  معروف  علي ي ،  بن    ، 

الرضا، موسی کاظم، جعفر صادق، محمد بن علي بن حسین    الباقر، علي  موسی، 



بن علي العابدین، حسین  ابي  ، علي زین  د    بن  پيغمبر.  اسلام ستر  د  بیا  او  طالب 

طریق علي   ې نقشبندیه  له  سلسله  خرقاني   يفارمذ  دوهمه  ابوالحسن  وروسته  ،  څخه 

او په    بکر، سلمان فارسي  ، امام جعفر صادق، قاسم بن محمد ابيي بایزید بسطام

 . ي ابوبکر صدیق ته رسیږ  ېپای ک

 : رفاعيه

هجري کې وفات شوی    ۵۸۰ته منسوبه ده، چې په    «سيد احمد رفاعي»دا طريقه  

چې رفاعي ورته منسوب دی. په ده کې رحم او    دی ، بني رفاعه د عربو يوه قبيله ده،

شفقت ډېر زيات ؤ او په حيواناتو هم ډېر زهير ؤ ، حتا، چې کله به يې د جامو پر  

نه   د خپلو جامو  به يې  به شو، هغه پيڅکه  لمانځه وخت  د  او  پيشو ويده وه  پيڅکه 

غوڅه کړه او چې د لمانځه نه به بېرته راغی او پيشو به پاڅيدلې وه نو بېرته به يې په  

 ډېره پیژندنه او لارویان نه لري.  ې دا طریقه افغانستان کجامو پورې وگنډله. 

 : احمديه

هجري کې زېږېدلی ،    ۵۹۶د مصر له لويو اولياوو څخه دی، چې په    «احمد بدوي»

د احمديه طريقې مُرشد دی . دی هم لکه رفاعي شافعي مذهب ؤ، د ده طريقه هم 

: د نورو په مصيبتونو   تعليماتو اساسي ټکي يې دادي ُُپر قرآن او سنتو اتکاء لري او د 

بديو مقابله )به( په احسان سره  ُُبه نه خوشحاليږئ، گاونډيو ته به ضرر نه رسوئ، د

 ، پر يتيمانو او ضعيفانو به مهرباني کوئ .  ئکوئ، وږی به مړوئ، بربنډ به پټو 

 : سوقيه

کالو په عمر وفات    ۴۳هجري کې د    ۶۷۶د سوقي طريقه ده، چې په    ُ«ابراهيم»د  

شوی دی. طريقه يې پر خالص سني تصوف بناء وه او پر کتاب او سنت يې تمسک  



کمال   د  يې  مينه  خلکو  ټولو  د  گاڼه.  فرع  يې  طريقت  او  اصل  يې  شريعت  درلود. 

 ضروري شرط او د مُريد راس المال شمېره.  

 : اکبريه

ته منسوبه    «شيخ الاکبر )محي الدين بن عربي(»دا طريقه ځکه اکبريه بول، چې  

)   .ده الوجود څخه    ۶۳۶دا شيخ  له وحدة  الوجود زعيم دی،چې  هجري( د وحدت 

چې هغه د محبت دين ُُوحدة الاديان ته رسېدلی دی، ده ټول دينونه يو دين گاڼه، 

: چپ والی، گوښه توب، لوږه   ده طريقه پرڅلورو صفتونو او خصلتونو بناء وه   دی. د 

 او بېخوبي.  

امر   ته  مُريد  پير خپل  گناهونو  په دې طريقه کې  ټولو صغيره  له  ، چې  خه  څکوي 

توبه وباسي، پس له هغه يې بيا لاس پر لاس ږدي او ورته وايي،چې سترگې پټې  

ر ورته غوږ نيسي.  یر لا اله الا الله وايي او مُريد يې اوري او پ یُکړه. اول درې ځله پ

وايي  شريف  آيت  دا  تبرکاً  بيا  عظيماِ(   وروسته  اجراً   ( تر  يبايعونک(  الذين  )ان   :

پس له هغه مُريد هره ورځ سل ځله استغفار، سل ځله لااله الا الله د زړه په    . پورې

: اللهم   حضور او دمانا په پوهه وايي، بيا سل ځله الله ورپسې سل ځله دا درود وايي 

و   اله وصحبه  الهدي و علی  امام  الامي  النبي  صل وسلم وبارک علی سيدنا محمد 

 سلم عدد کل ذرة الف الف کرة .  

 : شاذليه

باني   او  الحسن علي شاذل تونسي»ددې طريقې مؤسس  ابو  او  په    ُ«ابو مديان ؤ 

په   شاذل  علي  بول.  شاذليه  يې  ځکه  کړه؛  رايجه  کې  کې    ۵۹۳خلکو  هجري 

کې وفات شوی دی. دا طريقه د علم پر مطلب او    کالُُُهجري   ۶۵۶زېږېدلی او په  



بناء ده او مشقت او مجاهده په کې ډېر ارزښت نه لري.   په  دا طریقه هم  ډېر ذکر 

 نااشنا غوندې ده.  کې افغانستان 

 : مولويه

هجري کې په قونيه کې مدفون    ۶۷۲طريقه ده، چې په    «مولانا جلاالدين رومي»د  

 ل کړ او عالمي شهرت يې وموند.  شو. ده رقص او موسيقي د ذکر په طريقه کې شام

الدین چشتي» له دې امله چې موسس یې    چشتیه:     ېو، دا طریقه په د  « معین 

نوم ونومول شوه. معین الدین حسن چشتي سجزي، د غیاث الدین بلخي زوی او د  

پ امله چې هغې سلسلې سره تړلی و ېاوومې قمري  نامتو صوفي و. له دې  یو    ، ړۍ 

چې مشران یې هرات ته نژدې د چشت د کلي اوسیدونکي وو، نو ځکه یې تخلص  

ایښی و. اوس دومره په سجزي نه پیژندل کیږي لکه هومره چې په چشتي    يچشت

معروف دی. ځینو ورته اجمیري)په هند کې يو ښار دی( نسبت هم ورکړی دی، دا  

ور  کې  خراسان  په  نوموړي  و.  اوسیدلی  هلته  موده  یوه  پنځلس  و ځکه چې  زل شو، 

کلن و چې پلار یې ومړ، وروسته تر هغه د زده کړو لپاره بخارا او سمرقند ته ولاړ او  

هغه مهال نور علوم زده کړل. وروسته یې اوږده سفرونه    په بخارا کې یې قرآن او د

پیل کړل. لومړی خراسان ته ولاد او هلته د هارون کلي ته نژدې په نیشاپور کې د  

یو  ولس  د چشتي  هاروني  عثمان  خواجه  و،  کې  خدمت  په  هاروني  عثمان  خواجه 

نامتو فقهي عالم و، شل کاله هلته ورسره و او له هغه څخه یې خرقه ترلاسه کړه.  

عثمان هاروني وایي: معین الدین د خدای دوست او زما ویاړ دی چې مرید مې دی.  

د زمان قطب او تصرف خاوند او هند کې خلکو ورته ارادت درلود او په ټولو ظاهري  



غریب   او  عجیب  څخه  ده  له  و.  عالم  یواځنی  وخت  خپل  د  کې  علامو  باطني  او 

 کرامات او خوارق لیدل شوي دي چې د بیان له حده وتلي دي. 

معین الدین چشتي له خراسان څخه بغداد ته ولاړ او ویل کیږي چې په دغه سفر    

کې یې نجم الدین کبرا او عبدالقادر ګیلاني سره لیده کاته شوي و. په بغداد کې یې  

 له شیخ ضیاالدین د شیخ شهاب الدین سهروردي له مرشد سره لیده کاته شوي دي. 

ارشاد   د  هم  یې  څخه  هغه  له  او  ورغلی  ته  کرماني  الدین  اوحد  خواجه  بیا  وروسته 

یوسف  خواجه  له  او  تللی  ته  همدان  وروسته  پسې  دې  ده.  کړې  ترلاسه  خرقه 

ابوسعید   له  یې  هلته  او  تللی  ته  تبریز  ځایه  هغه  له  دي.  کتلي  یې  سره  همداني 

قطب   کې  ځای  دې  په  او  تللی  ته  اصفهان  بیا  او  دی  ملاقات شوی  تبریزي سره 

بختیار کاکي  ارادت لاس ورکړی و. داسې هم ویل شوي دي چې معین    الدین  د 

ځای  له اصفهان څخه هرات ته راغلل او بیا له هرات څخه    الدین او قطب الدین یو 

پاتې شو  احمد خضرویه سره  له شیخ  هلته  موده  څه  او  تللي  ته  هغه    ی بلخ  له  وو، 

ځایه بیا غزني ته او په غزني کې یې شمس العارفین عبدالواحد سره لیده کاته شوي  

میشت   کې  لاهور  په  هلته  او  دی  تللی  ته  هند  لارې  له  پنجاب  د  پسې  دې  دي. 

شوی و. هلته یې هم له شیخ حسین زنجاني سره ملاقات کړی و. په لاهور کې یې  

زیاتره د شیخ علي هجویري په زیارت کې په تفکر او عبادت وخت تیر کړی دی او  

له   و.  اعتکاف کړی  هلته  یې  موده  هلته  ډیره  موده  او څه  ته ولاړ  هغه ځایه ډيلي 

او په پای کې په   لیدو مسلمان شول    ۵۸۰پاتې شو. هلته یې ډیر هندوان دده په 

کلونه تعلیم او ارشاد وکړ چې  ( ۴۴)  ښار ته ولاړ هلته یې  م.( کې د اجمیر۱۱۸۳ق)



کاو  درناوی  ډیر  یې  یوه    ه خلکو  کې  اجمیر  په  الدین  معین  لرل.  یې  پیروان  ډير  او 

یې   کال  وفات  د  دی.  کې  اجمیر  په  زیارت  یې  اوس  کړه.  ودانه  خانقا 

م.( دی. زیارت ته یې مسلمانان او هندوان ټول ورځي. قطب الدین ۱۲۴۳ق)۶۶۳

د  الدین    بختیار  معین  د  الدین  فخر  بیا ورپسې خواجه  او  و  ناستی  لومړنی ځای  ده 

الدین   الدین بلخي، شهاب الدین غوري، شمس  زوی د خپل پلار خلیفه شو. ضیا 

الدین اکبر ګورګاني) ا   ق( د۱۰۱۴-۹۶۳غوري او جلال  دین  لده مریدان وو. جلال 

ت ته ورته. هند ته د معین الدین د سفر او هلته  ر اکبر به زیاتره وخت په پښو دده زیا

ي. هلته په هند کې د چشتیه  د میشت کیدو موخه دا وه چې هلته اسلام رواج کړ 

طریقې بنسټ ایښودونکی دی. د ا د ادهمیه طریقې په دوام یوه طریقه ده. ادهمیه  

ابو اسحق شامي) د  لري چې  اړه  ادهم پورې  په  ۳۲۹ابراهیم  له وخته وروسته  ق.( 

  چشتیه ونومول شوه. د نوموړي د منظومو او منثورو آثارو نوم په کوم ځای کې نه تر

سترګو کیږي، خو د وخت په تیریدو سره یو شمیر آثار دده بلل شوي دي. لکه انیس  

الارواح)انیس دولت(. همداسې هم ویل کیږي چې د خواجه عثمان کلمات چې د  

له   ادین هغه  او معین  ویناګانې دي  هاروني  راټولې   ۲۸خواجه عثمان  غونډو څخه 

ي. د معین  کړي دي او دوه نسخې یې د ګنج بخش په کتابتون کې ساتل شوي د

له امله د پیدا شوي ځواک په   او ریاضت  ده    اړهالدین سجزي رساله د څلي، ذکر 

چې هندي تومنه لري او یو لاس کښلې نسخه یې په نوموړي کتابتون کې شته. د  

مقام،   ناسوت  د  او  اثبات  او  نفی  الوجود،  وحدت  د  کلمات  سجزي  الدین  معین 

ساتل   کې  کتابتون  نوموړي  په  هم  هغه  چې  شته  نومونو  په  ملکوت  د  او  لاهوت 



معرفتونو کې    ۲۵ده بلل شوی چې هغه یې په    کیږي. د ګنج اسرار په نوم یو اثر د

کړ  دم    ي د  ې راټول  )آداب  شته.  کې  کتابتون  په  بخش  ګنج  د  یې  نسخې  دوه  او 

زدن( یې یو بل اثر دی چې د ایران د تهران د پوهنتون په کتابتون کې شته. اسرار  

خواجه   لیکونه  دغه  لري.  منځپانګه  عرفاني  او  دي  لیکونه  شمیر  یو  چې  الواصلین 

کاک بختیار  الدین  الدین قطب  راټول کړي    ي معین  ناپیژاندې هغه  یوه  او  لیکلی  ته 

م. کې په مراد آباد کې په سنګي مطبعه کې  ۱۹۰۰دي. همدارنګه یو بل لیک یې په  

چاپ شوی دی.  د خواجه معین الدین  چشتي د اشعارو دیوان څوڅو ځله په هند او  

پاکستان کې چاپ شوي دي او په هغه کې قصاید، غزل، حمد، نعت، تصوفي او  

عرفاني شعرونه راغلي دي. خواجه په دغو شعرونو کې ځینې وخت د معین او ځینې  

 : وخت د معیني تخلص راوړی دی. دلته یې یوه بیلګه راوړو

 شهباز قدس                                          

 بکشای پرده از رخ وبرداشتیم        حسنی بمن نمای وبیفزای مستیم 

 محروم ګشتم از طیران در فضای قدس       تابال جان برشته قالب ببستیم 

 شهباز آشیانه قدسم ګهی عروج                ګرقید تن فرو نکشد سوی پستیم

 واعظ زکوی دوست سوی جنتم مخوان        بنګر که از کجابه کجا میفرستم 

 من مست و می پرست نه امروز ګشته ام     سرمست وبیخود از می بزم ابد هستیم 

 من در جمال بت،رخ بتګر دیده ام             توحید مطلق است کنو بت پرستیم 



 در بحر آشنایی او غرق ګشته  ام              ای حضرتا سفینه هشتی  شکستیم 

 دل ذره ذره ګشت ز نور تجلیت                لیکن زهر شکست بود  صد درستیم

 نور ظهور ساقی باقی کند طلوع                چون جام دل زدوده شد از زنګ هستیم 

 بګذار تا روم ز جهان استین فشان               کزاب دبده دست ز عالم بشستیم

 برخاست شغل و شادی و عیش ار دل معین    تا در درون سینه محزون نشستیم 

 ***   

لار   :ملامتیه د  حق  یو   ېد  د  صوفیانو  او  عارفانو  د ډلې    ې د  ده.  لاره  ځانګړې 

صوفیانو په سلک کې د ابوصالح حمدون بن احمد بن عماره قصار نیشاپوري پیروانو 

ده طریقې ته    ق. کې وفات شوی دی. د ۲۷۱ته ملامتي وايي. ابو صالح حمدون په  

له   ي. نوموړ ي اظهارول او نشرول د  ”ملامت   “ده طریقه د   که ملامتیه وايي چې دځ

ډیر څه ترلاسه کړ   ابو  په تصوف کې  باروسي څخه  او سالم  په    يتراب نخشیی  او 

د خراسانیانو طریقه ده چې لومړی ځل نیشاپور    مذهب وه ملامتیه  يفقه کې په ثور 

لارویانو ته ځینې وخت قصاریان او حمدونیان هم  سلک  مدغه  د  کې رامنځته شوه.  

امام قشیر  او  ابو علي دقاق  ابونصر سراج،  په یو مهال کې چې  تصوف د    يوايي. 

شرعیت په ساتنې سره ښوده، نو په هغه وخت کې یو شمیر سوفیان لکه ابوسعید او  

له   او سراج  دقاق، قشیري  د  یادیدل. دوی  نوم  په  اهل سکر  د  ابوالحسن خرقاني 

بل صوفي په خراسان کې یوه بله طریقه لرله چې    دوهم مهال یو   لارې ناخوښه و. د

ې یې تظاهر په عمل کې د اخلاص برخلاف ګڼله او د سکر د  د شریعت په حدودو ک 



غلبې له امله یې د احوالو اظهار یو ډول ځان ښودنه او ځان خوښول او تظاهر بلل.  

يې   په تګلاره  عارفانو صوفیانو  د  او  بلله  ځانپالنه  او  لومه  د شیطان  قبول  عام  دوی 

له حق څخه لرې   راشه درشه یې  او خلکو سره  له نفس سره مشغولتیا  نیوکه کوله. 

او بې   او عاداتو سره د پرديتوب  کیدل ګڼل، نو ځکه دا ډول فکر د خلکو له عرف 

اعتنايي لامل شو، نو د مشترعانه او اهل سکر د تصوف په ضد یې د ملامتیه طریقه  

غوره کړه. ملامتیان خپل فضایل او نیکي  د خلکو له سترګې پټوي. د خلکو به زړونو  

او  یو ډول حجاب  په لاره کې  نامتو کیدل د سلوک  او خلکو کې  کې ځای موندل 

ونه   وړ  خوښی  او  پاملرنې  د  خلکو  د  یې  وړه  کړه  چې  کوي  هڅه  دوی  بول.  آفت 

دوی شهرت او صفت ملامتیان ننګ او نوم پسې نه ګرځي او   ګرځید دا ځکه چې د 

ځانونه د خلکو له عرف، عاداتو او دودونو څخه آزاد ګڼي. دوی د عمومي افکارو په  

پام    ې وړاندې بې اعتنا دي. په ظاهره ټولنیزو او آن مذهبي قوانینو او اصولو ته چندان

باید د خلکو له خوا ملامتي لاندې راشي او خلک هغوی له   نه کوي، دا ځکه چې 

 او دوی په آسانه د طریقت منزل ووهي.  يځانه لرې کړ 

ملامتیان چاسره شخړه، جګړه او جدل نه کوي، خپلې نیکي نه بیانوي، د الله په    

طاعت او عبادت کې کلک، پیاوړي اوثابت قدم دي له ریا او تظاهر، ټګي او دوکې  

خاص   خرقه،  فرقه  دغه  ده.  مهمه  ډیره  ورته  پاکي  او  صفا  زړه  د  تښتي.  څخه 

نیک   ددوی  چې  کوي  هڅه  او  لري  نه  لباس  ځانګړی  کوم  او  دودونه  خانقاهي 

او ریاضت ددوی د غرور لامل نشي. بد نه    اعمال، عبادت  نه کوي او چا ته زیان 



رسوي او د خلکو له ګواښ او آزارونو څخه نه خپه کیږي. دغه موضوع خواجه حافظ  

 شیرازي یو بیت کې داسې بیانوي: 

 وفا کنیم و ملامت کشیم و خوش باشیم 

 که در طریقت ما کافری است رنجیدن 

*** 

له ریا څخه د پرهیز په خاطر او د    کولو لپاره او   یښتیني رملامتیان د حق د مینې د  

في سبیل الله په لاره کې ریاضت په هڅو کې د هیچا له ملامتي نه ویریږي. دوی  

خرقې   د  څرګندوي،  نه  مقامات  او  کرامات  خپل  کوي،  نه  اظهار  تقوا  او  زهد  د 

په ملامتیه سالکان    اغوستل  چپن او پوستین اغوستل یو ډول ځان غوښتنه بول.

ذکر او سماع سره تظاهر نه کوي، ددوی د ظاهر برخلاف دوی شپه او ورځ عبادت  

نیاز   او  راز  په خلوت کې ورسره  او  لري  پټه معامله  په  له خدای سره  کوونکي دي. 

توکل   ډیر  غواړي  نه  مرسته  څخه  چا  له  څرګندوي.  نه  یې  ته  خلکو  او  لري 

کوونکي)متوکل( دي. د خداي په لاره کې د هلو ځلو له امله د خلکو له ملامتۍ نه 

 وايي:  تړاو دې ډلې په  د ویریږي. احمد غزال 

یې به خلکو کې، بل یې د    یې ملامت دی او ملامت درې اړخونه لري: یو   کمال  “

معشو  یې  بل  او  غیرت صمصام  قعاشق  د  معشوق  د  ته دی  اړخ چې خلکو  هغه   .

د   عاشق دی  د  یې چې  اړخ  هغه  لګیږي  ونه  هیڅ سترګې  اغیار  په  یې  ترڅو  دی. 



وخت د غیرت صمصام دی ترڅو ځان ته ور ونه ګرځي او هغه چې معشوق ته دی،  

 ”د عشق د غیرت صمصام دی تر څو یې ټول قوت له مینې وي 

بغداد،     د  او  وکړې  اغیزې  تصوف  او  ادب  پر  صوفیانو  د  ورو  ورو  طریقه  ملامتیه 

قلندریه   څیړونکي  شمیر  یو  پریوت،  اغیز  هم  یې  لارویانو  په  قلندریه  او  نقشبندیه 

دغې طریقې یو نامتو   طریقه د ملامتیه یوه څانګه بول. ابو عبدالرحمن سلمي چې د

طریقه   دغه  کې  هغې  په  چې  لري  رساله  یوه  نوم  په  الملامتیه(  )رساله  د  و،  شیخ 

ښودلې ده. لنډه دا چې ملامتیه طریقه حمدون قصار رواج کړه او دا یو ډول پټ زهد  

باید   او  کیږي  بلل  ډیر مهم  او اخلاص  زهد  په عمل کې  په دغه طریقه کې  دی. 

له   او پرته  او د زهد د دعوا اجازه نه ورکوي  نه وي  هیڅ ډول تظاهر ته پکې ځای 

 خدای څخه بل له هیچا څخه د مرستې غوښتنه نه کوي. 

افغانستدا چ دا ده چی  برخه  بله  د پوښتنې  د ستاسو  زیات    ې ان کې  کومې طریقې 

لري  شو   مریدان  پېژندل  زیات  چشتیه،  ي او  قادریه،  ته  نورو  نظر  چې  ووایو  باید   ،

 پلویان لري.  هم  سهر وردیه ډېر لږ او ډېر سالکان او پلویان لري مولویه، روښانیه 

ځینې کسان روښانیه طریقه د سهروردیه طریقه څخه جلا بول او کله یې    مسعود:

له  ستاسو پر اند، آیا روښانیه طریقه دیه طریقو څخه اغېزمنه ګڼي. له قادریه او نقشبن 

ده،    نورو اغېزمنه شوې  طریقو څخه  او  او  بېلابېلو  جلا  توګه  بشپړه  په   خپلواکه که 

که داسې وي، نو د دې طریقې د خپلواکۍ کومې ځانګړنې وې    طریقه ګڼل کېږي؟ 

 او دي؟ 



ت له لغوي او  اصطلاحا   موږ له پیل څخه د صوفی، تصوف او عرفان   : دودیال استاد  

جلا    اصطلاحي یوه جلا  هره  مو  مشهورې طریقې  وویل. صوفیانه  تفصیل  په  پلوه 

یو  طریقه  هره  او    وپېژندله.  والی  ورته  سره  په بل  طریقه  روښانیه  د  لري.    توپیرونه 

روښاني  شوه.  رامنځته  کې  شرایطو  ځانګړو  او  ماحول  تصوفي   ځانګړي  ،  غورځنګ 

ادبيسیاسي اړخونه    ،  ټولنیز  داو  ک  تصوف  لرل.  تاریخ  ټول    ې په  دا  طریقو  نورو 

روښانیه  څوګوني   خو  شو،  لیدلای  توپیر  جوت  یې  سره  همدې  په  لرل.  نه  اړخونه 

اصول لرل او مقامات او منازل یې جلا جلا   ي طریقې خاصتاً د تصوف ټول منل شو 

مقاماتو او منازلو نیولې، ځینو کې    له څلورو اصلي   وویل شول. په تصوف کې معمولاً 

، موږ د روښانیه طریقې اته  ي ږېمقاماتو یادونه ک  تر نهو او ځینو کې تر لسو پورې د

. آن دا چې ر د بحث نه دي وڅیړل. دا کوچني توپیر ډېازل لږ مخکې  نمقامات او م

پیر   )منفرد(حالتځینې وخت  مرید جلا  خپل  د  کې  طریقه  کتو   عین  په  لږ    ،ته  په 

ک   ېبیلابیل  توپیر دتوصیې  او    ي. ړي  )درویزه  مخالفینو  دووه  روښان  بایزید  د  خو 

طریقه له نورو ټولو په توپیر پېژندلې ده، د بیلګې په    ( د ده تصوفي يسیدعلی ترمذ 

کې د روښانیانو    ، پېښور(مخ۶۷پښتو مجله،  )مقاله    خپله   عبدالقدوس قاسميتوګه:   

چې    . باید وویل شي يغورځنګ په اړه پوره مدلل توضیحات ورکړ   د مستقل او ملي 

او   ه سپارښت کاو   ، تقوا، صدق، عدالت او نیکو اعمالو ي پاک  يپیروښان د زهد، باطن 

نورو او  له سهروردیه  بیان کړل،  منازل یې هم موږ  او  لري، خو    مقامات  توپیر  سره 

محمد شفيع  خصوصیات او اوصاف لري. همداسې هم    بالعموم صوفیانه او عرفاني

پۀ خپله مشهوره رساله کښې د مستندو متونو پۀ حواله د دې ذکر هم کوي چې کله  



  بل دا وليدل چې دا يو    چې اخوند دروېزه  ې  او د هغۀ پۀ متابعت ک)سیدعلی(پير بابا  

و حلاجيه  شطاريه،  سهرورديه،  چشتيه،  کبرويه،  د  چې  دى  پير  هم  ُُغېرُُقسم 

لري، ښځو ته هم خلافت ورسپاري او سماع او    ه مشهورو سلسلو سره تعلق او ربط ن

نۀ کوي  پرهېز  نه هم  ئې پۀ دين کښې خلل    ،د مزاميرو  متابعت  د دې رقم پير  نو 

په    ”.وګڼلو  سره  طریقو  نورو  ډېرو  او  دسهروردیه  پیرروښان  چې  ده  واضح  دا  البته 

عمومیاتو کې سره ورته و، خو دا چې د مغل په وړاندې د مبارزی لپاره ولاړ و، ټولنیز 

عال او  روښانه  ډېر  نور  داسې  او  غوښت  یې  یووالی  ملی  راوستل،  یې   اصلاحات 

 اهداف نورو طریقو کې نه وو. همدا یې توپیر وو.

او    : مسعود د صوفیانو  حده  زیاته  تر  موسیقي  او  نڅا، سماع  کې  ټولنه  اسلامي  په 

عارفانو دود او سنت وُ، په هند، ایران ترکیه او زموږ په هیواد کې دغه دود اوس هم  

موجود دی. سماع او قوال په مصر، ترکیه، هند او پاکستان کې د ذوق او محبت  

ښه وسیله ده. تاسو د صوفیانه او عارفانه رقص او نڅا، سماع او موسیقي په برخه  

کې څه لید لرئ؟ او دا راته وویاست چې د صوفیانو د سماع او قوال په غونډو او  

مجلسونو کې د مینې او سوز نه ډک عشقي او عرفاني ترانې د عارفانو او متصوفینو  

 په ذهني او رواني حالاتو څه اغیز لري؟ 

او    : دودیالاستاد   د صوفیانه کلام  کوي،  رقیق  احساسات  موسیقیت  لحن،  ترنمُ، 

د   تمامیږي.  اغیزناک  اورول  نصیت  او  وعظ  د  سره  لحن  په  زیاتوي،  تاثیر  شعر 

خلک هم انکار نه کوي،    عادياو ورځني حالت کې    په عاديله اغیز څخه    يموسق

د وجد او سرور په    خو صوفیان یې د یوې روحي  اړتیا په توګه مجلسونو کې اوري او



اصطلاحاتو په ترڅ    سماع، رقص او وجد مو د تصوفي  حال کې په ذکر اخته وي.

 کې واضح کړ. وجد او د صحو حالات هم هلته وویل شول. 

شاېد او د موسيقي  وي  پېداشوې  سمه  سره  پېداېښت  له  او  داُُفطرت  مونږ  له    دى 

د اوبو د  دى  ت پخپله ډېر لوى فنكارطبیعسره سمه راروانه ده.  احساساتو  له    زمونږ

، د مرغانو غږونه  يمهال د ونو د پاڼو سرینده ډوله موسیق  جریان غږ، د نرۍ وږمې پر

  ې مثالونه دي. اوبه په شېلو او شرشرو ک  ي د موسیق  ې ګان  سمفوني  ياو نورې طبیع

هوا   غږوي، ي  موسیق جوړو   ې ک  مرغان  په   ونو  د،  يدایرې    سُروتال پاڼې 

غږوي وي، کوي،    موسيقي  اوازونه  راكوليږي، او  غره  له  چې   دي،  څوك خبر كاڼي 

 لپاره!  غږولو  موسيقۍ د  د شايد څۀ لپاره كوليږي؟؟ د

دلته ستاسو دا پوښتنه د موسیقي په اړه عمومي نه ده، بلکې په ځانګړي ډول مو د  

، نو ځواب به هم صرف  يد   ېپوښت  صوفیانو، تصوف او موسیقی رابطه او څرنګوال

 همدې برخې ته محدود کړو.  

سرود   الهي مينې نه ډك شعرونه له ساز د  او   كې له سوزاوګداز   په مجلسونو   صوفيانو   د

صوفيان ورته    .دې ته سماع وایي. سماع صوفیان په وجد راوول  سره غږول كيږي 

صوفيان په    خاموشي ماتيږي،   ناڅاپه دغه سكوت او   خو   غلي كينې،   داېره جوړوي، 

راځي،  وجد  اوُُكې  كوي  دایرو   د)شاباس(چغه  نڅا بڼه    ي په  كوي.   په  پېل    باندې 

موزون ُُهر  هغه به د   وعظ پرځاى سماع كوله. روم مولانا جلال الدين محمد به د د

او اورېدو له  غږ مكتب  او  سره  پرېښوول  شو.  پر  مدرسه  بوخت  به  په    سماع 

د  قاموسونو  او سرور،  وجد،  كې سماع  مانا   پاى كوبۍ  په    راغلې ده.  لاس غورځونې 



وايي،  مګر ته  حالت  هغه  كې  اصطلاح  عارفانه  په  پر سماع  عاطفي    چې 

شوراو او هيجاناتو  او وجد دننني  وركوي  لاس  ته  عارف  غورځونې    سره  لاس  هغه 

رسوي. او ته  د پاېكوبۍ  ښكاره  په  غورځونې  لاس  دي،  نڅا  دغه  ډول  له   په  چې 

درېيمې   د سماع تقريبا  اسلامي شريعت خلاف بول. همدې امله ځينې علما سماع د

شېخ   له نامتو متصوف په منځ كې دود شوې ده. صوفيانو  هجري پېړۍ له پېل نه د

م، په سماع كې و زه نورو صوفیانو سره يوه ورځ  :یُدقول نقل  ه يو څخ  سعيد ابوالخېر

لمانځه ټېم دى شېخ   ووېل:د شېخ ته چا  چې د ملا د اذان غږ واورېدل شو. دا وخت 

زه په لمانځه کې یم. نو دا د هغو شطحیاتو    پاېكوبۍ په حالت كې ووېل:  سماع او د

  ي مهال راوځي. په شرعیت کې موسیق چې د صوفیانو له خولې د وجد پر ،له جملې و 

طریقو  ځینو  تصوف  د  خو  دي،  نه  روا  موسیق  اورېدل  بول.    يکی  روا  سماع  او 

ُهم عارفانو   ځينو  اوُ ده، نڅا سماع  ګڼلې  د مباح  ګروهه   چې  په  هغوئ 

ارادي  سماع او وجد  دي،  او  غېر  د  الهي  عارف  او  چې  سندرې  يوه   يا يوې  هم 

غږ اورېدو ُُموزون  او  له  سماع  په  ناڅاپه  راځي وجد سره  پركې  او    ،  پریوځي  زمکه 

 وړاندې په سجده پرېوځي.  الهي عظمت پر لاسونه اسمان ته پورته كوي او د

او رواني حالاتو مو د موسیق پوښتنه    ۍدا چې  د متصوفینو په ذهني  اړه  په  اغېز  د 

 کړې باید ووایو چې:  

حالت څه چې آن په بوټو او ژویو    انسان په رواني   لحن، وزن، ښه غږ او موسیقیت د

داوود حضرت  لري.  ویل    )ع(تاثیر  او  لري  نوم  امله  له  غږ  ښکلي  او  جذاب  خپل  د 

کیږي چې د ده معجزه یي غږ ته به د هوا مرغان راکوزېدل. په لحن او خوږ، موزون  



لوستل د الشان  قران عظیم  د  غږ  تاثیرناک  مبارک    او  دا چې  آن  ثواب لامل دی. 

و کې د چمبې دغږولو منع نه ده کړې، ښکاره خبره ده چې موسیقي د  پیغمبر په ودون

زیاتوي هم  اغیز  کلام  موسیقصوفیانه  مبتذله  اما  هذل    ،ي .  کوونکی  ضایع  وخت 

باندې د  موزیک  غږ  نامناسب  او  لوړ  په  تېرول،  شاوخوا    ۍ موسیق  وخت  او  خپرول 

بلکې کار،  ناوړه  یواخې  نه  مزاحمت  ته  د    خلکو  دی.  حرام  او  غیرقانونی  غیرمجاز، 

اختلافي   ۍموسیق او  متناقض  کې  مسلمانانو  هم  اړه  یې    په  څینې  شته.  نظریات 

ې مخالف دي، خو د مطلق حراموال په اړه یې  د افراطي بڼحرامه بول، ځینې یې  

 شاید مطلق حرام نه وي. يشک لري او وای

د خدای    ېاو حرام اړخونه لري: یو دا چ  ي موسیقی اورېدل دوه منف  :يابن جوزی وای

په عظمت کي له تفکر او د هغه په خدمت کي له درېدلو څخه سړی را ګرځوي او  

دا  ته هڅوي    بل  کېدلو  برخمن  نعتمونو څخه  او  له خوندونو  انسان د دې نړۍ  چي 

کیږي.    چې میسر  نه  پرته  څخه  حرام  له  وایدا  مخالفین  موسیقي  د    چې   ،ي ځینې 

او د د خلکو د پوښتنو په ځواب    موسیقي سړی زنا ته تشویقوي. نوموړی د مناظرو 

سره خپل مخالفت  ښودلی او هغه یې حرام ته نیږدې عمل بللی او   ۍ کې له موسیق

د    ۍده. البته هغه درې آیتونه چي دی یې د موسیق  ېاتکا یې فقط په دریو آیتونو کړ 

ه کي صراحت  په برخ  ۍلږه کراهیت په برخه کي راوړي، د موسیق  تر  تحریم او یا لږ

ل یوازي د آیتونو پر تفسیر او د هغوی په باره کي پر نقل قول  ي او د ده استدلانه لر 

. لومړی آیه : /و منالناس من یشتری لهوالحدیث / ژباړه : معنی یې دا ده  يوارد د



هغه کسان چي   یعنبوخت دچټي خبري  په  چې  کې    ې ي.  فضولیاتو  او  لهو  یې  دا 

 نو لهو لعب خو معلوم دي چې ضررناکو اعمالو ته وایي. شمېرلې ده. 

عکرمه، حسن بصري، سعید بن جبیر او ابراهیم نخعي    دغه راز ابن عباس، مجاهد، 

هم په دغه عقیده دي. دوهم آیه ) و انتم سامدون ( یعني موسیقی اورېدونکي په  

وای جوزي  ابن  کوي.  ژوند  کي  و  يغفلت  شوی  نقل  څخه  عباس  ابن  په    ، له  چي 

لنا. غنا   حمیري غنا  یعني  ته وای  ژبه کي سمدلنا  یعنی    يپه عربی موسیقی  غنالنا  او 

 موږ لره موسیقی. 

د ابن عباس ترڅنګ؛ مجاهد دا هم  وایي چي»یقول اهل یمن سمد فال«یعني کله  

 .چي سندره یې وویله 

وی دی او په هغه کي د حمیري او یمني ژبي  خو قرآن شریف په عربي ژبه نازل ش

بل سره غاړه غړۍ کول مشکل     ځکه  د دې ژبو یو   .په اساس تعبیر بې ضرورته دی 

ایتونو مانا کې ډېر لږ غفلت او غلط    قران عظیم الشان د  دی، فهم ګډوډ کوي. د 

 فهمی د لویې ګناه موجب ګرځي. 

فرمای اړه  دې  په  شریف  قرآن  کې  ځای  بل  یو  منهم  يپه  استطعت  من  /واستفرز   :

بصوتک/. چي مجاهد په دغه آیة کي د شیطان ږغ په ساز او آواز تعبیر کړی دی.  

 یادونو څخه تعبیرونه رااخیستي دي.   يچې دوی له دغو ضمن  يداسې ښکار 

ابن جوزي ټوله خبره د تعبیر او تفسیرکوي. که موسیقي دونه بده وای    ېموږ ګورو چ

ی نو حق تعالی به حتما د  په برخه کي درې آیتونه نازل کېدلا د هغې د کراهیت    ېچ



په  نورو تر څنګ مستقیما ً  اهیو لکه شراب، قمار، سودخورۍ او نورو بدو کارونو او نو 

او شدید ډول   نورو کسانو  صریح  او  ابن مسعود  او د  یادونه کړې وای  په نوم  د غنا 

ایتونو د کراهیت په برخه کي رو   ۍتعبیرونو ته به ضرورت نه و. ابن جوزي د موسیق

لرو چي له نافع سره روان وو او  ته ځي مثال وایي د عبدالله بن عمر څخه یو روایت  

په غوږونو کي ګوتي ونیولې او لاره یې بلي خواته    آواز یې تر غوږ سو.   )شپیلۍ( د نی 

نافع ورته  آواز اورې؟    شپیلۍچي د    ره کي یې له نافع څخه پوښتنه وکړهلا او په  کږه  

بن عمر له غوږونو څخه ګوتي لیري کړې او    وویل چي نه ږغ یې نه اورم. نو عبدالله 

 صلعم مي لیدلی دی چي همدغه کار یې وکړ.   اللهچي رسول  ،ویل یې

وي دي چي ) بعُثت ُ لیهدم  صلعم له قوله ویل ش  د پیغمبر  يوای  ابن جوزي وروسته

وی یم. هغه کتاب هغه  محو کولو لپاره مبعوث ش  المزمار و الطبل( زه د ډول او نی د

یي چي د پیغمبرصلعم له  مخ ابن جوزي پخپله هم حواله نه ورکوي او یوازي دونه وا

حدیث نه دی لیدلی. خو که په کوم کتاب کي راغلی    وي دي. هیچا داقوله ویل ش

  ې لعم په هیڅ کومه اله ماته کړ هم وي ځکه مشکوک دی چي د حضرت پیغمبر ص

اختلافي يو  دا  نن  .  تر  تصادم  او  دوام    ې ورځ  مسئله  او  پوري  منع  د  خو  لري، 

موسیقي ته مخ واړاو، جالبه    ېدا چې صوفیانو ول.  حراموال دلایل یې ضعیف دي

د  څرنګه چي شریعت،  خبره ده. باید تاریخ کې یې ځواب ومومو، هغه داسې چې:  

؛ او پاچاهانو، سردارانو او عوامو  حاکم وو  په ټولنه کيتل    مدرسې فارغان اوملایان 

هغوی  صوفیان    مدار کاوه، نو   -هغوی یې ډېر لحاظ او دار  او د  ټولو د هغوی پیروي  

او په    شعر  و ته دزاهدانه افکار ول چي خپلو  مجبور ش  سره د ټکر د مخنوي په خاطر 



شعر کي هم د رمز او اشارو جامه ور واغوندي. هري خبري او شعر ته یې د ظاهر او  

رنګ ورکړ او خپل صوفیانه اشعار یې په لحن سره ویل او آن ورد،    باطن او حقیقت 

اذکار او دعاوې یې هم په ترنم او لحن سره وې. خرابات او خانقاوو کې به دوی په  

 خوږ غږ ذکرونه کول. 

عالمان    : مسعود او  مشران  لویان،  سلسلې  نقشبنديه  د  کیږي:  او    لهویل  تصوفي 

د چشتیه طریقه   وو. خو  نڅا سره سخت مخالف  او  ګډا  اواز، سماع،  عرفاني ساز، 

څه دی؟ او دا راته وویاست د ساز، اواز او    تړاوورسره مینه لري. ستاسو لید په دې  

 ګډا سره  چشتیه طــریقه څه اړیکه لري؟ 

ځې چشتیه طریقه، بلکې څو نورو طریقو کې  صوفیانه موسیقی نه یوا  :دودیالاستاد  

او ولولو په   او د خپلو احساساتو  هم شته. دوی د وجد حالت ته د رسیدو او ستاینو 

او اوري یې.   ي خاطرخپلو مجلسو کې صوفیانه موسیق طریقو    دا له پخوا د څو   لري 

مسئله وه، اوسني وخت کې په ټوله کې صوفیانه مجلسونه ډېر    ترمنځ یوه اختلافي 

  مسئله هم ډېره نه مطرح کیږي. زموږ بحث د تصوف او عرفان او  کم او دا اختلافي

موضوع باندې خبرې وکړو، دا ډېر تفصیل    ادب په اړه و، که دغې اختلافي   عرفاني

 شو.   بحث به ډېر لرې او ممکن له اصلي  يغواړ 

سماع، رقص او نڅا په زیاترو او په ځانګړي توګه په مولویه طریقه کې یو مسعود:  

او   لپاره    بنسټیزاصل  ایجاد  د  د داسې حالت  او موسیقي  رکن دی. صوفیان سماع 

له خپله    له لارې بول چې په هغه کې عارف او سالک د شور، وجد او احساس    اړینه

تنه او حالته بهر کیږي او په لویه هستۍ کې د ځای کیدو او ورکیدو لاره جوړوي.  



داسې بیلګې هم شته چې څو تنو د وجد په حالاتو    خو د صوفیانه غونډو او مجالسو 

او دک و دلیل یې څه ډول    ، لامل کې ساه ورکړې ده. تاسو په دې اړه څه لید لرئ 

  ؟ارزوئ

واضح حقیقت دی چې لحن، وزن، ښه غږ او موسیقیت په انسان     : دودیال استاد  

اغیز لري، آن دا چې دغو وروستیو کې تجربو ثابته کړې ده چې موسیقي آن په ژویو  

او بوټو اغیز لري. دپاړوګر د شپیلۍ غږ په مار باندې یې څرګند مثال دی. حضرت  

د خپل جذاب او ښکلي غږ له امله نوم لري او ویل کیږي چې د ده معجزه    )ع(داوود

یی غږ ته به د هوا مرغان راکوزېدل. په لحن او خوږ، موزون او تاثیرناک غږ د قران  

لوستل دثواب لامل دی.  الشان  په ځینو   د   عظیم  روا،    ي طریقو کې موسیق  تصوف 

بلکې د ذکر او حلقې یو شرط دی، ځینو طریقو کې روا نه بلل کیږي. د دې مانا دا  

په اړه بیلابیلو نظریاتو سره مخامخ کیږو.     ۍقیتصوف په برخه کې د موس  دچې    ده  

او شعر    ياورېدل، موسیق  ۍد موسیق  په مجلسونو کې  داسي ښکاري چي د صوفیانو 

ډېره  له  نڅا  او  راتلل  پر وجد  د    ان؛صوفی  یو شمېر وخته موجوده وه.   ته  بیا  تېره  په 

موسیقي روا    ېطرفدار دي او وایي چي نه یواز   ۍچشتیه او مولویه طریقه، د موسیق

کیږي سبب  جذب  او  وجد  د  ذاکرانو  او  صوفیانو  د  بلکې  یده،  ضربه  البته    ې ، 

  ې نه راځي، خو شپیلۍ او پرده ی  ې ) ډول، طبله، درم( صوفیانه موسیقی کيموسیق

مولویه    ساز)لکه تولۍ او هارموینه( د دوی مجلسونو کې شته. په تېره بیا شپیلۍ د

ې هم موسیقي روا  طریق نورې  شمیر    تصوف یو   د   . طریقې په سمبول بدله شوې ده

نور    یې د ذکر او فکر د ناستو یوه برخه وي، خو یو شمیر   ي، آن دا چې موسیقبول



د موسیق په څېر،  مفتیانو  او  عالمانو  نورو  د  اهل سنت  د  ابن جوزي،  مخالف    ۍلکه 

مولانيد او  .  رازي  امام  بلخی،  الدین محمد  عار ځاجلال  نور  موسیقینې  روا    يفان 

خلقت،    په وحی کې د الله پاک له لوري دته    . روایت دی چې مبارک پیغمبربول

 ومانه، د  )ع(خلیفه ګرځولو او هغه مسئولیت چې بنی آدم  انسان د  زمکه د  پر کائیانو،  

ترلاسه  لوستلو او ډېرو سختو آزمایښتونو په اړه یو راز    حشر په ورځ د هر چا عملنامو 

ضرت علی ته ووایه،  شوی و، دا راز ډېر سهمګین و. مبارک پیغمر دا راز یواځې ح 

کړای، بل چا ته یې نشو ویلای، روایت دی چې یوې څا ته    خو هغه برداشت نشو 

غه د خلقت او د  د  هلته نلونه) نۍ( شنه و، دا راز یې په دې څا کې ووایه.  ورکوز شو،

زناک و چې د څا په نلو یې هم اغیز  یغین راز دومره دروند او اهستیو په اړه سهمګ

چې دوی د شپیلۍ   يصوفیان وای نو   لۍ سوزناک غږ د هغه راز درد دی. یشپ وکړ او د

د وجد او بیهوشۍ حال ته یې بیایي. ځینې    دغه راز اثر اوري او  سوزناک غږ کې د

وایي دنلون  بیا  له خپل اصل)  ځن چې شپیلۍ چې  له  را جلا شي، خپل اصل  ګو  ل( 

صوفيپ د  لکه  وي،  سرګردانه  کې    روح  سې  لټه  په  وصلت  د  سره  اصل  خپل  چې 

 وي... 

تصوف حقیقت( کتاب ژباړلی او له نن څخه شل کاله مخکې میوند خپروندیه  د  ما )  

آثارو    تاب او زښته ډېرو عرفاني ټولنې خپور او په لږ وخت کې کمیابه شو. په دغه ک

موس  کې ټ  یقيد  هغو  د  دلته  خو  شته،  اړه خبرې  یو په  تیریږم،  خپل    ولو څخه  څه 

 ووایم: به  حالات   اوریدل روایات او سترګو لیدل



بابا،  رحمن  د  دکلمه  په  خېل  ابراهیم  س.  د  کې  آرشیف  په  راډیو  د  افغانستان  د 

انور ملاارزاني  او ف.  اکرم عثمان  د ع.شادان، دوکتور  او  انصاري  په    ي، مزراخان 

عارفانه اشعار شته، چې    دکلمه د مولانا جلال الدین، حافظ، بیدل او نورو شاعرانو 

دي.    -څلوېښت شوي  ثبت  او  ضبط  مخکې  کاله  او  پنځوس  فطرت  صادق  دکتور 

ازجدایی ها شکایت میکند( صوفیانه    -استاد مهوش )بشنو از نۍ چون حکایت میکند

عاشقان    -استاد اولمیر د رحمن بابا کلام) چې په تخت د شاهی فخر شهریارکا  ،شعر

یې ددلبرو په رخُسار کا( او استاد سراهنګ او استاد رحیم بخش هم تصوفی اشعار 

د حال    اغیز لري او د صوفیانو مستانه   اوپایه ډېر ژور    تر   ونهدا شعر سندره کړي دي.   

اورېدل یې هر عاد  په    ي اوریدونک  او غیرصوفي   يترجمان دي، د زړه په غوږو  هم 

راول په    .وجد  وروسته،  کلونه  او  او  ۱۳۶۱ځنډ  اقبال  د  فطرت  کال   د  ل.  سرمد 

 صوفیانه شعرونو یوه یوه برخه سندره کړ: 

 اقبال: 

 پیر رومی مرشد روشن ضمیر            کاروان عشــــق ومستی را امیر

 منزلـــــش برتر زماه  و آفتاب            خیمه را از کهکشان سازد طناب 

ُنـور قـران درمـیان ســینه اش             جام جم شرمنده از ایینه اش

...  

 :سرمداو،  

 چون نی به نوا آمد           با نغمه ی مستانه 

 رندی به طرب برخسات از گوشه ی میخانه

 ازناله ی نای ونی       وز وجدی سماع وی 



ُشد کار حریفان طی بی ساغروپیمانه 

***ُ

پروګرام کې نشر او ع. آسوده په    يد غه سندره لومړی ځل د) هفت اورنګ( رادیوی

ل. کې دا  ۱۳۸۴دې اړه فطرت سره مرکه وکړه. دا یو خوږ عارفانه بحث و. غالباً په  

  ل. ۱۳۶۵ده . په    ېضبط شو   یو ځل بیا په لږ توپیرسندره په لږ توپیر له هېواد بهر  

د تصوف په اړه یوه مقاله نشر کړه او د خراباتیانو د ژوند د حالاتو    ېکال سباوون مجل 

د عرفان مجله کې عارفانه آثار    ل. کال پویا فاریابي   ۱۳۶۶انځور یې وړاندې کړ، په  

د کابل نشراتو ک  معرفي  په دې توګه  تازه    عرفاني   ې کړل.  بحثونه  او صوفیانه  ادب 

  يوجود  ي حیدر   ، عامه کتابتون کېه رس نمانځل کېدشول. په کابل کې د بیدل عُ 

مینه والو پکې ګډون    عرفان   درس درلود چې ګڼ شمېر د   د )حق( په نوم د تصوف

منله    يبه له مانا او تفسیر سره پکې ویل کېده. دوی ټولو موسیق  ي کاو. مثنوی معنو 

  شاولی او   ،يآسمای  اسدمددي،  بحثونه د استاد    يپه اړه وروست  ۍاو اورېده. د موسیق

منع او د    يموسیق  ېل. کال وروسته رادیو او تلویزیون ک ۱۳۷۲له  نګارګر وو.     استاد

ځای ترنمُ ونیو. اوس هم    ۍتصوف په اړه هم بحثونه ناروا وبلل شول، خو د موسیق

 صوفیانه اشعار په ترنم ویل کیږي.  

هند کې موسیق  د    ي په  زیاتره  زموږ خراباتیان هم  ده.  برخه  یوه  د مذهب  د هغوی 

  يتصوف په حلقو کې وو، لکه استاد سراهنګ، استاد رحیم بخش او نور. ویل کیږ 

جان شعرونه یې په یاد زده و،    ي و او د بهای  لوی صوفي   يرمحمد لوګر استاد الحاج دُ 

د خرابات د موسیقارانو ترڅنګ، د  درلود.    ې زښت درناویته ی  يمولانا یعقوب چرخ



و.    يعشقر   صوفي کې  مجلسونو  دوی  د  هم  ناظمان  او  شاعران  نامتو  شان  په 

او مناقیب ویون له استادانو زده کړه کړې وه. سیدفخرالدین    کو رمضانیانو  د خرابات 

د موسیقی او لحن او ترنم په اړه  به د صوفیانو مجلس کې نعتونه په ترنم ویل...    آغا

   دغه ډول روایتونو  اوداسې ډېر مثالونه لرو.

  د انسان په مغز   نو همکارا  ې څېړن  د ده د و  ا  مایکل پرسینگرد لوریتان په پوهنتون کې  

 فعالیت  مغزو  او بیا د حضورِ    اوحس    وکړ او دتحقیق    د الله د ذکر او حضور په اړه  

تجربې لاندې    ر ت،  Koren helmet  خولۍ   کورِن   مهال یې د   پر  ې څېړن  د .  یې وکوت

  ېاثر هم وکتل شو، چ   ي د لحن او موسیق  ې په دې تجربو ک،  ه کسانو ته ورپه سرکړ 

 عجیب او حیرانوونکی و. 

او    يغږ تون او وزن مراعاتو   تبیلغ په مهال مبلغان د  ياوس هم موږ ګورو چې  د دین

وجد   په  صوفیان  چی  ښيي،  اثرات  موسیقیت  د  ټول  دا  ورکوي.  اهمیت  ته  لحن 

 راول.  

تصوف او عرفان له ماخذونو څخه    اوس چې وروستی پوښتنې ته رسیدلی یاستو، او د 

لیدلی حالاتو ته را ورسوله، د هغو درنو ذواتو،   تصوف مینه    د مې خبره خپلو سترګو 

او د طریقت سالکانو او به یو څو خاطرات    والو  اړه  زموږ د کورنۍ د هغو مشرانو په 

صوفیان وو. اوس ټول وفات شوي دي، الله پاک دی فردوس جنت ورته  ولیکم چې  

  ې ارواښاد پلار م   موږ او تاسو ولوروي.  نصیب او د دوی برکت دی مهربان خدای پر

ن نه  چندا زه هغه وخت د دغو شعرونو په مانابوستان او ګلستان په لحن راته لوست.  

https://fa.wikipedia.org/wiki/%D9%85%D8%A7%DB%8C%DA%A9%D9%84_%D9%BE%D8%B1%D8%B3%DB%8C%D9%86%DA%AF%D8%B1
https://en.wikipedia.org/wiki/God_helmet


که   مای  حال  به  کریماو  ببخشای  و:  کړي  ضبط  مې  غلط  چې  دا  آن  پوهېدم، 

 هستیمو اسیروکمندو هوا !! 

  په سم ډول او پوره ولوست او   غه شعر په لسم ټولګی کې د  يما د ښوونځوروسته بیا  

پوه شوم، او سم مې زده کړ. البته دا تېروتنه د موسیقیت د برابرولو له امله  یې په مانا 

د پینځه پنځوسو پېښه شوې وه. په هر ترتیب؛ لوستونکو ته به په زړه پورې وي چې  

   یوه بله کیسه هم را یاده کړم:کلونو مخکې 

د   و کالو په عمر آواره او بې کوره به له سهار تر  شپېتیو د منځي قد لرونکی  تقریباً 

، کله شوربازار او کله آن د ماښام د زرلښت مارکیټ له مخې نیولې، کله پخته فروشي

کله به چې کوم هټیوال سره د دمې کولو لپاره کیناست،  ،  هکوڅه کې ګرځېد  ي منډای

مولانا   او  بیدل  د  ترنم  په  به  ده  راوغوښت،  چای  شین  ورته  دستي  به  هټیوال  نو 

زوف( دی. یو سپین ږیری چای فروش  ېخلکو ویل )مشعرونه زمزمه کول پیل کړل.   

و، ټوله ورځ به یې تسبیح لاس کې وې، تسبیحات او ذکرونه به یې کول.    صوفي

لیدو سره   په  ده  د  به  به یې  هغه  را  ارو: مجذوب  وښو افسوس وکړ، سر  است، چله 

 . نه کردتاب تحمل و پوره کردن منازل  درانست. و نت تحمل کرده 

کلوشې به یې    نګۍ تړله. روسيلوی بالاپوش او توره لو   ياوړ   ي ژم  دې مجذوب به 

هغه  صاحب ویل.    يخلکو ورته حاج حج یې هم کړی و،  وې او عطر به یې وهل.  

لسو  د  زه  به  خبر   -وخت  له  مشرانو  د  وم،  کالو  صوفیان  دولسو  چې  وم  شوی  پوه  و 

 ریاضت کوي او دا ډېر سخت پړاوونه لري. 



کتابونه پلورل، ټوله ورځ به ورسره صوفیان   ي دین  کوڅه کې یو صوفي  ۍد کتابفروش

تصوف کتابونه به یې کتل او یو بل سره به په بحث لګیا وو، شاوخوا    ناست وو، د

هټیوالو ورته زښت زیات درناوی کاو. پخواني خلک او زوړ کابل د عابدانو، زاهدانو،  

و. سخیانو،  خراباتیانو،    مجذوبو  ښار  پهلوانانو  ځوانانو،  وروستیو    د  کاکه  ډېرو  هغو 

وکړم چې دڅلویښتمو  هم  یادونه به  یوه بله  خپلوانو(    خپلو   د صوفیانو)په تېره د  وختونو 

رادی ۱۳۴۵کلونو) صادق،  خل.(  متواضع،  متقی،  عاجز،  ډېر  دي.  یاد  په  زما  وا 

مخلص او صالح خلک وو، اوس یې ساری نه وینم. دوی سره د قوم، ژبې، سیمې 

متاسفانه اوس هر   او  او عمر، کار دا چې  نه و. حال  او تعصب قطعاً    بوختیا سوال 

بدل    يدا تعصبات په یوه ناروغ  ژبې او سمیې پوښتنه کوي.  سړی لومړی د قوم او

وحدت او یو بل سره    ي، هغه معنویت او کلتور مسایل نه وو  شوي دي، خو پخوا دا

باېلود نه وي)!؟(.  اخوت مو  ته د فهم وړ  نویو ځوانانو  ادعا ثبوت شاید  . زما د دې 

دا  مُ   حقیقت  او  لارویانو  څو  یو  د  تصوف  د  چې  همدې  دی  په  نسل  اوسنی  ریدانو 

اوږد بحث پای    ف او عرفان جاريد تصو   ې کې تر دې چحقیقت اعتراف کوي. مخ

محراب   صوفی  ارواښاد  کړم:  عرض  حال  لیدلی  سترګو  خپلو  د  به  زه  ورسیږي،  ته 

د پیر صاحب لاسنیوی و. زموږ د   الله پاک غرق رحمت کړي، د مسګري   ې الدین د

او زما د ډېرو نازولیو او مودبو تعلیمافته خورییانو نیکه و. له    کورنۍ زړه سواندې مشر

نوي کالو په عمر وفات او شهدای صالحین کې  دوه نن څخه دیارلس کاله مخکې د  

ی اوس  او  راکښلی  مخ  مبارک  په  نقاب  خاورو  د  یې  لنډ  خانقا سره  خپلې  دوی    ې د 

صوفي  ورځي.  ته  زیارت  شنبه  چهار  هره  لمسیان)زماخورییان(  او  محراب    اولادونه 



هغه    يپاک  تقوا او  تفکر، د  ع، صداقت، صله رحم، شفقت، استغنا، ژورتواضُ   الدین د

ي عصر د تکنالوژي او  علومو لاروی او د نو   ي عصر   ې دد اوسنۍ زمانبیلګه وه چې  

اخته کسان به یې اغیز لاندې راتلل او د ده مبارک مازې خبرو به    کش وګیر  يماد

اثر څخه انکار نشو کولای. هغه پرتم    ته اړ ایستل. هیچا د دوی د معنوي  ژور سوچ

چې د دوی په خاموشي کې و، ساری یې ما ونه لید. همدارنګه زموږ د دوستانو له 

  جملې یو بل د درناوی وړ شخصیت اخندزاده صاحب عبدالحمید و، هیڅکله به مې د 

ب به چې کله ورسره د )راز( صحبت پیل  ح ده اغیزناک کرکتر هېر نشي، زما والدصا 

و.   نه  به  اثر  غږ  او  حرکت  ذره  د  چې  کېده  احساس  خاموشه  دومره  به  فضا  کړ، 

د او  مُرید  صاحب  مبارک  د  جواد  ی  قلعه  د  عبدالحمید  صاحب  د    اخندزاده  هغه 

د   د خرابات  او  کتابفروشی  د  او  د عشقری  وروسته  به  زه  و.  حلقه کې  په  مخلصانو 

کلونه   نشته،  یو هم  اوس  کړم چې  یاد  او خاطرات هم  نومونه  نورو  یو څو  د  کوڅې 

را   شان  په  خوب  د  لکه  هم  کې  ذهن  زما  او  هېر  یې  نومونه  چې  شول   تېر  کلونه 

بل له حال احوال خبرېدل او په    ګرځي.  دوی په هغو کلونو کې په عجیب رمز یو د

ذکر مجلس ته راتلل. د دوی ترمنځ د ولایت، ژبې، قوم مسایل نه    ګډه به د فکر او 

وو، دا خو څه چی دا یې قطعی حرام بلل او په ذهن کې یې هم نه تېرېدل. یوه ورځ  

کابلیان او دري   کابل د نقاش او اصلي  حاجی عابدجان چې اصلاً له نیکونو د  ېم

خواندید و  ژبی وو،  د رحمن بابا د شعر یوه برخه په عجیبه خوږه ژبه یاد کړ: ... نه  

 ! ستیزیددرویشانو. بادرویش نه  رفتار د ، ترعرشه رسي  دشنیدي نه 



یې)پیرخانه( بلل کېده. موږ خو    حاجی عابدجان ته موږ ټولو شالالا ویل، ټوله کورنۍ 

زاړه    څه چې ټول نقاش او ده افغان په همدې نوم بلل. چې کله به د نقاش پخواني

جومات کې چی خواته یې درمسال و، امام نه و، یا به حاجی عابدجان پېشنماز و. د  

دوی مجلس کې به ازبک، تاجک، پښتون... ټول په ذکر او فکر داسې غرق شول،  

ثانیه ورباندې تېره شوه. عجیبه ده ؛ کله م به لکه    ې چې د شپې له پیل تر سهاره 

چې شالالا څخه د رحمن بابا دا بیت واورېد، زړه نازړه او ډېر په ادب مې د رحمن  

او  وپوښت.  په هکله  فکر کردي    بابا  بودند، چه  ولی  ایشان   (  : وویل  راته  یې  فوراً 

دارم...( دا و اخلاص د درویشانو! د قوم، ژبې،  دیوانش را بوسیده ام، این تبرک را  

چلول، سیمې او سمت مسایل یې قطعی حرام بلل. دروغ او جعل نه و، غصب، زور  

دل، کومه غلا او ناروا به که  منکرات د چا په فکر کې هم نه ګرځې  سړي وژنه او نور

او ټګ سړی سره به  درواغجن    به په کلکه غندله.  پېښه شوه، استثنا به وه چې خلکو 

راش مولود    -ه  خلکو  او  قدر  لمونځونه، د شب  اختر  د  د جمعې جمع،  نه کوله.  درشه 

شریف او روژې مبارکې میاشتې درناوی و. مشرانو شفقت درلود او کشرانو د مشرانو  

قاض بالعموم  او  درلود  وزیر  هوښیار  پاچا  کاو.  چلاو  درناوی  بیرغ  عدالت  ملي   ،

په چوپړ کې وو،   لرله، د ولس  او طغُرا  مُهر  او وکیل ګذر  رپاند و، ملک  او  هسک 

و کاروبارونو  و، تجارت ا  ي... معلم د درناوی وړ و، پوهنتون مو معیار قانون حاکم و

سره سره د عزت    بل پسې په کار لوېدې او له بیوزلۍکې دوکه نه وه. فابریکې یو  

ساده ژوند و. د ژوند ستونزې خلکو د معنویت په ډاډ او تسکین زغملې. قناعت، صبر  

و.   حقیقت  شوی  منل  استقامت  مسلیکانو  او  متخصصو  او  وو  یافته  تعلیم  روڼاندو، 



یووال او ملي    ارزښتونه پالل، ملي  دستور ساتل او ملي  -معنویت ته درناوی کاو. دود

معارف   سجایا د  انساني عالوطنپالنه او    تظاهُر نه و،  صفت و،  ګټوته درناوی عال

 نصاب کې شامله موضوع وه... رسمي 

  تونو یاد وخ  تېر د  مکن اوس به موږ ته  مُ   ، که د وروستیو کلونو ناخوالې نه وای پېښې

سیاسي پسې  پرله  که  وه.  نه  نوستالیژه  اقتصادیوه  بحرااو    ي ،  وای ونه  نټولنیز  نه 

 راغلي، ممکن اوس به موږ بل ډول تحلیل لرلای. 

د    يدا خاطرات به لوستونک خدای وکړي زما  پورته خاطرات څوک خوا بده نه کړي،  

ته ورته یادښتونو سره مخامخ کړي.    يکې نوستالیژ   ځایونو   ېلوستلو په بهیر کې ځین

 نوستالیژې هم خاطراتو ته ورته ده، خو یو توپیر لري: 

او پخوانیو دوستانو د یادون یو غمجنnostalgiaنوستالېژې )   خوندور   -( یو د وطن 

پخواني  چې  دی  د   احساس  د  وختونه،  چاپیریال،  مهال  مشران،    هغه  وخت  هغه 

ځای    دستور او یادونه تازه کوي، له حسرت، ارمانونو، او مینې سره یو -کشران، دود

پېښو د فهم په موخه وي، نوستالېژې بیا    ي وي. خاطرات که د پند، عبرت او تاریخ

مهال غمجن عاطفي احساس او زیاتره د ویاړ او ولولې رانغاړي. خلک د نامتو    د تېر

تاریخ خبر شي له  لول چې هم  ټولنیزو څېرو خاطرات ځکه  او  ، پوهانو، سیاستوالو 

خدای وکړي د تصوف او صوفیانو   او هم څه زده کړي او  هم یو عبرت ورڅخه واخلي 

 بحث مو ستومانه کوونکی نشي. 



په رازونو به زما په شان    صوفیانو   عارفانه ادب په ژورتیا او دقدرمن اینجنیر صاحب د  

د اوس وخت خلک او په تېره ځوانان څه پوه شي چې دا سلګونه مخه بحث مو را  

 سره پیل کړ؟ 

 نفزود جلالش و  جاه من ازرفتن و            ســود را گردون  نبود آمـــدنم از

 !بود چه بهر از  رفتنم و آمدن  کاین           نشنود گوشم دو نیز کسی ُُهیچُزُو

 نیشاپوری(  )خیام

، نوښتګر  لي لیکوال اېاو آزم  نوموتيتاسې د یو    صاحب،  دودیالګران استاد  مسعود:  

په هېواد کې دننه او  پښت ته    و لیکوال  و په توګه زموږ ځوان  ،تکړه څېړونکيادیب او  

داستان، ناول او رومان لیکنو  ،  د زده کړې   تصوف او عرفان د  د شعر و شاعرۍ،  بهر  

کومې سلا مشورې ورکولای  او د ادبي او فرهنګي هاندو هڅو په تړاو  کې    و په برخ

 شئ او وړاندیزونه مو ورته څه دي؟ 

ی اینجنیر صاحب ډېره مننه ، د دې نسبتاً اوږدې، خو  منلی او ښاغل    : دودیالاستاد  

اختتام غوره کړ.   به ممکن د نن  خوږې مرکې په پای کې مو ښه حُسن  دا پوښتنه 

 ورځ ځوانانو ته په زړه پورې وي؟! 

جوړوي. زده کړه د دوی پانګه ده. مطالعه    يوانان د ټولنې راتلونکعرض وکړم چې ځ 

او   ادبي  چې  بویه  ته  ځوانانو  ده.  وسیله  غوړېدو  د  استعدادونو  د  او  ودې  فکري  د 

جسم د  چې   څومره  اووسي.  فعال  کې  هڅو  لپاره    ي فرهنګي  تندرستي  او  روغتیا 

تکړښت او ورزش ضرور دی، د فکري ودې لپاره هومره  مطالعه ضرور ده. طبعاً هر  



ځوان د خپلې خوښې سره سم، په یوه څانګه کې زده کړې کوي، خو ورسره  ادبي  

ذوق روزل یا د یو شمېر خلاقانه هڅو او نوښتونو لرل هم کمال دی. لیکوال فن )  

fun(او هنر )art    دی. د فن په توګه باید زده او تمرین شي او د هنر په توګه باید )

له نوښت او خلاقیت څخه پکې کار واخیستل شي. شعر لیکل او ناول یا د ادب بل  

او علاقې   تر ټولو مخکې د ذوق  لرل،  یا هم کومه هنري بوختیا  او  بوختیا  ژانر کې 

ادبي   په  ژبه  غواړي.  هڅې  پسې  پرله  او  تمرین  مشق،  مطالعه،  کوي،  غوښتنه 

تخلیقاتو بډایه کیږي. سره له دې چې پښتو ژبه نامتو ویناوال او شاعران لري، چې  

ب د کلام  د دوی  او  کړل  یاد  نومونه  موږ  یې   کې  ځوابونو  او  پوښتنو  مو  ېپورته  لګې 

راوړي دي، خو سره له دې په نثر کې هم  ژبې ته خدمت او د معنوی زیرمو بډای  

 مسئولیت دی.  کول ملي

فرهنګ  خپل  باید  موږ  لري.  مسئولیت  روزنی  د  ټولنې  د  او    يلیکوال  وساتو  میراث 

  ارزښتونه راتلونکو نسلونو ته ولیږدوو. دا په اګاهانه او عاقلانه تدبیر او ملي   يمعنو 

کولو لپاره لا پراخ ډګر او  اوږده  لاره په  تعهد سره امکان لري. د دغې ژمنې د عملي

 مخه کې ده چې باید مزل ورباندې وشي.  

شعایرو خبرتیا    يلارښوونو ته غوږ نیول او  له عقیدو   يدیني ارشادات لوستل، اخلاق

لرغون افغانستان کې  په  اړتیا ده. تصوف  تاریخ لري. څومره چې موږ د خپل    ۍ یوه 

ماض او  سابقې  له  ارزښتونو  کلتوري  او  خبر  تاریخ  تجربه    څخه  مو  به  هومره  شو، 

دستور    -میراث او دود  يزیاته شي. په دې سره موږ لازیات خپل مفاخر، خلک، معنو 

ډېر پیچلي دا  یو بل سره تړل دي.  او عرفان  فلسفه، تصوف  لري.    پېژنو.  مسایل 



او    يعرفان نه یواځې اسلام کې، بلکې نورو ادیانو او تمدنونو کې هم و. ډېر اخلاق

ارزښتونه د ملتونو تر منځ شریک دي، ښه خبره ده چی ورڅخه خبر شو. د    يمعنو 

عرفان او فلسفې برخه کې مطالعه زموږ سوچ پیاوړی کوي، منطق او استدلال سره  

تفکر میدان پراخوي. تصوف او عرفان د    کوي او د  ې زیرمه پیاوړ   ۍ مرسته کوي، ژبن

لامل دی. تقوا، تواضع، صداقت او قناعت ډېر    ۍوجدان د بیداري او د نفس د پاک

 غوره اوصاف دي. 

برخه کې  د شعر  پښتو  ده.  اړتیا  ته هم  نثر  تر څنګ  د شعر  په ډګر کې؛  ادبیاتو  د 

او دا ژبه ښه نامتو شاعران لري. همدومره په کار ده چې د نثر برخې    ي لر   زیات اثار

نثر پیاوړی قلم او   لیکنې، دټولنیزو علومو څیړنې او ادبي  . ساینسيته هم پام وشي 

 .  يژور فکر غواړ 

الله پاک دربار ته دعا کوو چې زموږ ځوان نسل یو متق او  يد  ، متواضع، په ظاهر 

س پاک  پیاوړ پباطن  او  فکر  اوچت  د  او  لرونک  يېڅلی  وس    يقلم  په  زموږ  اوسي. 

سترګو لیدل حالات او ناچیزه تجربه مو لوستونکو سره    همدومره پوره وه چې خپل د

  تاسو دي، له    شریکه کړه. خو یقین لرم چې دا ډول بحثونه که دوام ومومي ډېر ګټور 

 څخه د دغې مرکې د برابرولو له امله مننه کوم. مسعود قدرمن 

*** 



  ېوه نړۍ مننه، چې محمد بشیر دودیال صاحب    ګران او د درنښت وړ پوهاند استاد 

بی او فرهنګي ډېوې مو تل ځلانده  اد   کړل.او کره ځوابونه را   بشپړزما پوښتنو ته مو  

 . او روښانه اوسه

 مینه: انجنیر عبدالقادر مسعود   ادب  په درنښت او  
 


